

Q222:2391 3919 152G7,KG Shankaracharya. Aitreyopanishad. ۲.

Q222:23901101 2THI 18 40 SHRI JAGADGURU VISHWARADHYA JNANAMANDIR (LIBRARY) JANGAMAWADIMATH, VARANASI .... Please return this volume on or before the date last stamped Overdue volume will be charged 1/- per day.

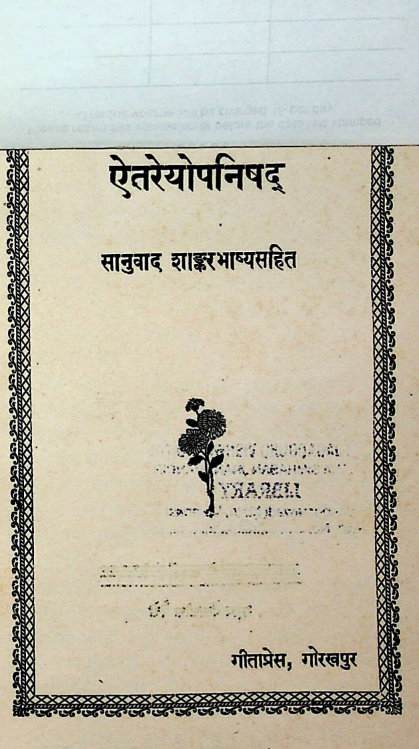
CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

è

5

2

Q222:2391 3919 152G7,KG Shankaracharya. Aitreyopanishad.



धुइक तथा प्रकाशक ेमीतीलाल जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

## Q222;2391° 15,297,K6

| सं ॰ | १९९३ | से २० | १३ तक     | २७,२५० |
|------|------|-------|-----------|--------|
| सं०  | 2086 | सप्तन | . संस्करण | 4,000  |
| सं ० | २०२२ | अष्टन | संस्करण   | 4,000  |

कुल ३७,२५०

SRI JAGADGURU VISHWARADHYA GANA SIMHASAN JNANAMANDIR LIBRARY Jangamawadi Math; Varanasi Acc. No.

> मूल्य <u>गढ नव पर्व ( संसील नव पेस</u>) मूल्य पैंताळीस पैसे

CC-0. Jangamwadi Marticon दिवाझेस कार्योव by दिवाझेस ( गोरस्वपुर )

ओहर:

### प्रस्तावना

ऋग्वेदीय ऐतरेयारण्यकान्तर्गत द्वितीय आरण्यकके अध्याय ४, ५ और ६ का नाम ऐतरेयोपनिषद् है। यह उपनिषद् ब्रह्मविद्याप्रधान हैं। भगवान् शंकराचार्यने इसके ऊपर जो भाष्य छिखा है वह वहुत ही महत्त्वपूर्ण है । इसके उपोद्वात-भाष्यमें उन्होंने मोक्षके हेतुका निर्णय करते हुए कर्म और कर्मसमुचित ज्ञानका निराकरण कर केवल ज्ञानको ही उसका एकमात्र साधन वतलाया है । फिर ज्ञानके अधिकारीका निर्णय किया है और वड़े समारोहके साथ कर्मकाण्डीके अधिकारका निराकरण करते हुए संन्यासीको ही उसका अधिकारी ठहराया है। वहाँ वे कहते हैं कि 'गृहस्थाश्रम' अपने गृहविशेषके परिप्रहका नाम है और यह कामनाओंके रहते हुए ही हो सकता है तथा इानीमें कामनाओंका सर्वथा अभाव होता है। इसलिये यदि किसी प्रकार चित्तशुद्धि हो जानेसे किसीको गृहस्था-श्रसमें ही ज्ञान हो जाय तो भी कामनाशून्य हो जानेसे अपने गृहविशेषके परिप्रहका अभाव हो जानेके कारण उसे खतः ही मिक्षुकत्वकी प्राप्ति हो जायगी । आचार्यका मत है कि 'यावजीवमग्निहोत्रं जुहोति' आदि श्रुतियाँ केवल अज्ञानियोंके लिये हैं, वोधवान्के लिये इस प्रकारकी कोई विधि नहीं की जा सकती।

इस प्रकार विद्वान्के लिये पारिवाज्यकी अनिवार्यता दिखलाकर वे जिज्ञासुके लिये भी उसकी अवश्यकर्तुव्यताका विधान करते हैं। इसके लिये उन्होंने 'शान्तो दान्त उपरतस्तितिक्षुः' 'अत्याश्रमिम्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगृषिसंघजुष्टम्' 'न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अम्रतत्वमानञ्चः' आदि श्रुति और 'ज्ञात्वा नैष्कर्म्यमाचरेत्' 'ब्रह्माश्रमपदे वसेत्' आदि स्पुतियोंको उद्घृत किया है। ब्रह्मजिज्ञासु ब्रह्मचारीके लिये भी चतुर्थाश्रमका विधान करते हुए आचार्य कहते हैं कि उसके विषयमें

1. . .

यह शङ्का नहीं को जा सकती कि उसे ऋणत्रयकी निवृत्ति किये विना संन्यासका अधिकार नहीं है; क्योंकि गृहस्थाश्रमको खीकार करनेसे पूर्व तो उसका ऋणी होना ही सम्भव नहीं है। अतः आ वार्यका सिद्धान्त है कि जिसे आत्मतत्त्वकी जिज्ञासा है और जो साध्य-साधनरूप अनित्य संसारसे मुक्त होना चाहता है, वह किसी भी आश्रममें हो, उसे संन्यास प्रहण करना ही चाहिये।

इस सिद्धान्तके मुख्य आधार दो ही हैं—(१) जिज्ञासुको तो इसछिये ग्रहत्याग करना चाहिये कि उसके छिये ग्रहस्थाश्रममें रहते हुए ज्ञानोपयोगिनी साधनसम्पत्तिको उपार्जन करना कठिन है और (२) बोधवान्में कामनाओंका सर्वथा अभाव हो जाता है, इसछिये उसका ग्रहस्थाश्रममें रहना सम्भव नहीं है । अतः ज्ञानोपयोगिनी साधन-सम्पत्तिको उपार्जन करना तथा कामनाओंका अभाव—ये ही ग्रहत्यागके मुख्य हेतु हैं । जो छोग घरमें रहवे हुए ही राम-दमादि साधनसम्पन्न हो सकते हैं और जिन बोधवानोंकी निष्कामतामें अपने ग्रहविरोषमें रहना बाधक नहीं होता वे घरमें रहते हुए भी ज्ञानोपार्जन और ज्ञानरक्षा कर हो सकते हैं । वे खरूपसे संन्यासी न होनेपर भी वस्तुतः संन्यासधर्मसम्पन्न होनेके कारण आचार्यके मतका ही अनुसरण करनेवाले हैं । अस्तु ।

इस उपनिषद्में तीन अध्याय हैं। उसमेंसे पहले अध्यायमें तीन खण्ड हैं तथा दूसरे और तीसरे अध्यायमें केवल एक-एक खण्ड हैं। प्रथम अध्यायमें यह वतलाया गया है कि सृष्टिके आरम्भमें केवल एक आत्मा ही था, उसके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं था। उसने लोक-रचनाके लिये ईक्षण (विचार) किया और केवल सङ्कल्पसे ही अम्म, मरीचि और मर— इन तीन लोकोंकी रचना की। इन्हें रचकर उस परमात्माने उनके लिये लोकनालोंकी रचना करनेका विचार किया और जलसे ही एक पुरुषकी रचनाकर उसे अवयवयुक्त किया। परमात्माके सङ्कल्पसे ही उस विराट पुरुषके इन्द्रिय, इन्द्रियगोल्क और इन्द्रियाधिष्ठाता सङ्कल्पसे ही उस विराट पुरुषके इन्द्रिय, इन्द्रियगोल्क और इन्द्रियाधिष्ठाता

देव उत्पन्न हो गये । जब वे इन्द्रियाधिष्ठाता देवता इस महासमुद्रमें आये तो परमात्माने उन्हें भूख-प्याससे युक्त कर दिया । तव उन्होंने प्रार्थना की कि हमें कोई ऐसा आयतन प्रदान किया जाय जिसमें स्थित होकर हम अन्न-भक्षण कर सकें । परमात्माने उनके लिये एक गौका शरीर प्रस्तुत किया, किन्तु उन्होंने 'यह हमारे लिये पर्याप्त नहीं हैं' ऐसा कहकर उसे अस्वीकार कर दिया । तत्पश्चात् घोडे़का शरीर लाया गया किन्तु वह भी अस्वीकृत हुआ । अन्तमें परमात्माने उनके लिये मनुष्यका शरीर लाया । उसे देखकर सभी देवताओंने एकस्वरसे उनका अनु-मोदन किया और वे सब परमात्माकी आज्ञासे उसके मिन्न-मिन्न अवयवों-में वाक, प्राण, चक्षु आदि रूपसे स्थित हो गये। फिर उनके छिये अन्नकी रचना की गयी । अन्न उन्हें देखकर भागने लगा । देवताओंने उसे वाणी, प्राण, चक्षु एवं श्रोत्रादि भिन्न-भिन्न करणोंसे प्रहण करना चाहा, परन्तु वे इसमें सफल न हुए । अन्तमें उन्होंने उसे अपानद्वारा प्रहण कर लिया । इस प्रकार यह सारी सृष्टि हो जानेपर परमात्माने विचार किया कि अब मुसे भी इसमें प्रवेश करना चाहिये; क्योंकि मेरे त्रिना यह सारा प्रपञ्च अकिञ्चित्कर ही है । अतः वह उस पुरुषकी मूर्द्रसीमाको विदीर्णकर उसके द्वारा उसमें प्रवेश कर गया । इस प्रकार जीवभावको प्राप्त होनेपर उसका भूतोंके साथ तादाल्य हो जाता है । पीछे जव गुरुक्रपासे बोध होनेपर उसे अपने सर्वव्यापक शुद्ध खरूप-का साक्षात्कार होता है तो उसे 'इदम्'-इस तरह अपरोक्षरूप-से देखनेके कारण उसकी 'इन्द्र' संज्ञा हो जाती है ।

इस प्रकार ईश्वणसे लेकर परमात्माके प्रवेशपर्यन्त जो सृष्टिकम वतल्लाया गया है, इसे ही विद्यारण्यखामीने ईश्वरसृष्टि कहा है । 'ईक्षणादिप्रवेशान्तः संसार ईशकल्पितः' । इस आख्यायिकामें बहुत सी विचित्र वातें देखी जाती हैं । यों तो मायामें कोई भी वात कुत्द्हल्जनक नहीं हुआ करती; तथापि आचार्यका तो कथन है कि यह केवल अर्थवाद है । इसका अभिप्राय आत्मबोध करानेमें है । यह केवल आत्माके अद्वितीयल-

का बोध करानेके छिये ही कही गयी है; क्योंकि समस्त संसार आत्मा-का ही सङ्ग्रल्प होनेके कारण आत्मखरूप ही है । द्वितीय अध्यायके आरम्भमें इसी प्रकार उपक्रम कर भगवान् भाष्यकारने आत्मतत्त्वका बड़ा सुन्दर और युक्तियुक्त विवेचन किया है ।

इस अध्यायमें आत्मज्ञानके हेतुभूत वैराग्यकी सिद्धिके लिये जीवकी तीन अवस्थाओंका—जिन्हें प्रथम अध्यायमें 'आवसथ' नामसे कहा है— वर्णन किया गया है । जीवके तीन जन्म माने गये हैं—(१) वीर्य-रूपसे माताक्री कुश्चिमें प्रवेश करना, (२) वाळकरूपसे उत्पन्न होना और (३) पिताका मृत्युको प्राप्त होकर पुनः जन्म प्रहण करना । 'आत्मा वै पुत्रनामासि' (कौषी० २ । ११) इस श्रुतिके अनुसार पिता और पुत्रका अमेद है; इसीलिये पिताके पुनर्जन्मको भी पुत्रका वृतीय जन्म बतलाया गया है । वामदेव ऋषिने गर्भमें रहते हुए ही अपने बहुत-से जन्मोंका अनुभव बतलाया था और यह कहा था कि मैं लोहमय दुर्गोंके समान सैकडों शरीरमें वंदी रह चुका हूँ; किन्तु अब आत्मज्ञान हो जानेसे मैं स्थेन पश्चीके समान उनका मेदन कर वाहर निकल आया हूँ । ऐसा ज्ञान होनेके कारण ही वामदेव ऋषि देहपातके अनन्तर अमरपरको प्राप्त हो गये थे । अतः आत्माको भूत एवं इन्द्रिय आदि अनात्मप्रपन्न है ।

इस प्रकार द्वितीय अध्यायमें आत्मज्ञानको परमपद-प्राप्तिका एक मात्र साधन वतलाकर तीसरे अध्यायमें उसीका प्रतिपादन किया गया है। वहाँ बतलाया है कि हृदय, मन, संज्ञान, आज्ञान, विज्ञान, प्रज्ञान, मेधा, दृष्टि, धृति, मति, मनीषा, जाूति, स्मृति, सङ्कल्प, कतु, असु, काम एवं वश----ये सब प्रज्ञानके ही नाम हैं। यह प्रज्ञान ही ब्रह्मा, इन्द्र, प्रजापति, समस्त देवगण, पश्चमहाभूत तथा उद्रिक्ज, स्वेदज, अण्डज और जरायुज आदि सब प्रकारके जीव-जन्तु. हैं। यही हाथी, घोड़े, मनुष्य तथा सम्पूर्ण स्थावर-जङ्गम जगत् है। इस प्रकार यह सारा संसार प्रज्ञानमें स्थित है, प्रज्ञानसे ही प्रेरित होनेवाला है और स्वयं भी प्रज्ञानखरूप ही हे तथा प्रज्ञान ही ब्रह्म है। जो इस प्रकार जानता है वह इस लोकसे उत्कर्मण कर उस परमधाममें पहुँच समस्त कामनाओंको प्राप्तकर अमर हो जाता है।

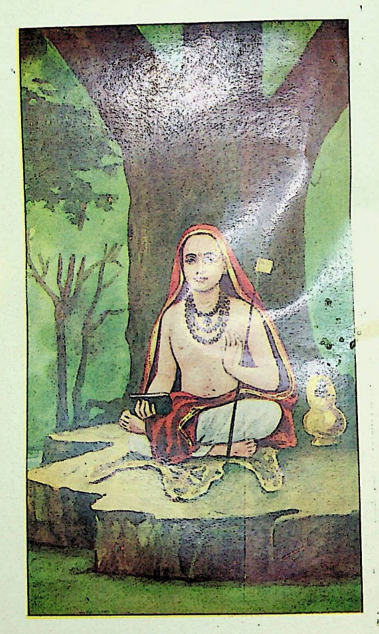
यही इस उपनिषद्का सारांश है। इसका प्रधान उददेख ब्रह्मका सार्वास्य-प्रतिपादन ही है। आदिसे अन्ततक इसका यही उद्देश्य रहा है। प्रथम अध्यायमें देवताओंके आयतन याचना करनेपर उन्हें कमशः गौ और अश्वके शरीर दिखलाये गये; परंतु उन्हें वे अपने अनुरूप प्रतीत न हुए । उसके पश्चात् मनुष्य-शरीर दिखलाया गया । उसे देखकर वे वहुत प्रसन्न हुए और उसे ही अपने आयतनरूपसे खीकार मी किया । देवताओंकी उत्पत्ति विराट् शरीरके अवयर्वोसे हुई थी; अतः विराट्के अनुरूप होनेके कारण उन्हें मानव-शरीर ही आयतनरूपसे प्राह्य हुआ । इससे यही सिद्ध होता है कि मानव-शरीर ही आयतनरूपसे प्राह्य का आश्रय है; उसमें स्थित होनेपर ही वह परमपद प्राप्त कर सकता है । अकारणकरुणामय श्रीभगवान्की ऋपासे हमें वह परमलाम प्राप्त करनेका सौभाग्य हुआ है, अतः हमें ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि यह अयन्त दुर्लभ सुअवसर निष्फल न हो जाय ।

अनुवाद्क



# <sub>औइरिः</sub> विषय-सूची







30

तत्सद्रहाणे नमः

**ऐतरेयोपनिषद्** 

मन्त्रार्थ, ज्ञाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

मनस्तापतमःशान्त्ये यस्य पादनखच्छटा। शरचन्द्रनिभा भाति तं वन्दे नीलचिन्मणिम् ॥

### ज्ञान्तिपाठ

ॐ वाङ् मे मनसि प्रतिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठितमाविरा-वीर्म एधि । वेदस्य म आणीस्थः श्रुतं मे मा प्रहासीः । अनेनाधीते-नाहोरात्रान्सन्दधाम्यृतं वदिप्यामि । सत्यं वदिष्यामि । तन्मामवतु । तद्रक्तारमवतु । अवतु मामवतु वक्तारमवतु वक्तारम् ॥ ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

मेरी वागिन्द्रिय मनमें स्थित हो और मन वाणीमें स्थित हो [ अर्थात् मेरी वागिन्द्रिय और मन एक-दूसरेके अनुकूछ रहें ] । हे खप्रकाश परमात्मन् ! तुम मेरे समक्ष आविर्म्रत होओ ! [ हे वाक् और मन ! ] तुम मेरे प्रति वेदको छाओ । मेरा श्रवण किया हुआ मेरा परित्याग न करे । अपने इस अध्ययनके द्वारा मैं रात और दिनको एक कर दूँ [ अर्थात् मेरा अध्ययन अहर्निश चछता रहे ] । मैं ऋत ( वाचिक सत्य ) का भाषण कर्ह्र और सत्य ( मनमें निश्चय किया हुआ सत्य ) वोट्हें । वह ब्रह्म मेरी रक्षा करे; वह वक्ताकी रक्षा करे । वह मेरी रक्षा करे और वक्ताकी रक्षा करे—वक्ताकी रक्षा करे । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

O MAR

# प्रथम अध्याय

The State

# प्रथम खण्ड

#### सम्बन्धभाष्य

ंयहाँतक अपरब्रह्म (हिरण्यगर्भ) विषयक विज्ञान ( उपासना ) के सहित कर्मका निरूपण समाप्त हुआ\* । उस ज्ञानसहित कर्मकी परा गतिका उक्थविज्ञानके† द्वारा उपसंहार किया गया है। जिस उपसंहारका मूळके वाक्योंद्वारा प्रदर्शन कराते हैं-] ''यह प्राण-संज्ञक सत्यनहा है" "यह एक देव है" "सम्पूर्ण देव इस प्राणकी ही विभूतियाँ हैं ।" "इस प्राणके तादांत्म्यको प्राप्त होकर उपासक देवतामें छीन हो जाता है"-ऐसा कहा गया । यह देवतामें लय होना ही परम पुरुषार्थ है, यही मोक्ष है और वह यह ( देवताल्यरूप मोक्ष)

परिसमाप्तं कर्म सहापरव्रझ-विषयग्रिज्ञानेन । सैंपा कर्मणो ज्ञानसहितस परा गतिरुक्थविज्ञान-

चन्ध्र स प्रयोजनम

हारेणोपसंहता । "एतत्सत्यं त्रझ प्राणाख्यम्" "एष एको देवः" "एतस्येंव प्राणस्य सर्वे देवा विभूतयः" "एतस्य प्राणसा-त्मभावं गच्छन्देवता अप्येति" इत्युक्तम् । सोऽयं देवताप्यय-परः पुरुषार्थः, एष लक्षण: मोक्ष: । चायं यथोक्तेन ! स

\* ऐतरेय ब्राह्मणान्तर्गत द्वितीय आरण्यकके अध्याय ४, ५ और ६ का नाम ऐतरेयोपनिषद् है । इसमें केवल ब्रह्मविद्याका ही निरूपण किया गया है । इससे पूर्ववतीं अध्यायोंमें अपर ब्रह्मकी उपासनाके सहित कर्मका वर्णन है । अतः इस वाक्यसे यहाँ उसका परामर्श किया है।

+ उक्थ प्राणको कहते हैं । अतः 'वह उक्थ यानी प्राण मैं हूँ' ऐसी दद भावनाके द्वारा उसीमें लय हो जाना 'उक्यविज्ञान' है।

### शाङ्करभाष्यार्थ

खण्ड १ ] ्राङ्गरम ज्ञानकर्मसमुच्चयसाधनेन प्राप्तव्यो नातः परमस्तीत्येके प्रतिपन्नाः । तान्निराचिकीर्पुरुत्तरं केवलात्म-ज्ञानविधानार्थम् 'आत्मा वा इदम्' इत्याद्याह ।

कथं पुनरकर्मसम्बन्धिकेवला-त्मविज्ञानविधानार्थ प्रतिपाद्य-उत्तरो ग्रन्थ इति विचारः गम्यते १ अन्यार्थानवगमात् । तथा च पूर्वोक्तानां देवतानामग्न्यादीनां संसारित्वं दर्श्वयिष्यत्यश्रनाया-''तमशनापिपा-दिदोषवत्त्वेन साम्यामन्ववार्जत्'' (१।२।१) इत्यादिना । अश्वनायादिमत्सव संसार एव; परस तु त्रह्मणो-ऽशनायाद्यत्ययश्चतेः । भवत्वेवं केवलात्मज्ञानं मोक्ष-

सम्रचयवादिन साधनं न त्वत्रा-आक्षेपः कुर्म्येवाधिक्रियते,

इस ज्ञानकर्म समुच्चयरूप यथोक्त साधन-से ही प्राप्त होने योग्य है; इससे परे और कुछ नहीं हैं—-ऐसा कुछ छोग समझते हैं। उन [समुष्च्य-वादियोंके मत] का निराकरण करने-की इष्टासे श्रुति केवछ आत्म-विज्ञानका वित्रान करनेके छिये 'आत्मा वा इदम्' इत्यादि प्रन्थका उल्लेख करती है।

पूर्व ०--परन्तु यह कैंसे ज्ञात होता है कि आगेका प्रन्थ कर्मके सम्बन्ध-से रहित केवळ आत्मज्ञानका ही विधान करनेके लिये है ?

सिद्धान्ती--क्योंकि इससे [ त्रस-ज्ञानके सित्रा ] किसी और अर्थका ज्ञान नहीं होता । इसके सित्रा श्रुति ''उसे भूख और पिपासासे युक्त कर दिया'' इत्यादि वाक्योंसे उन अग्नि आदि पूर्वोक्त देवताओंको क्षुधा आदि दोषोंसे युक्त दिखळाते हुए उनका संसारित्व मी प्रदर्शित करेगी । पर-त्रह्म भूख-प्यास आदिसे अतीत है--ऐसी श्रुति होनेके कारण क्षुधा आदिसे युक्त तो सब-का-सव संसार ही है ।

पूर्व ०--इस प्रकार केवल आत्मज्ञान ही मोक्षका साधन भले ही हो; परन्तु उसमें केवल कर्मत्यागी पुरुषका ही अधिकार नहीं है, क्योंकि इस पेतरेयोपनिषद् [अध्याय १ आश्र- विषयमें कोई त्रिरोष श्रुति नहीं है; अर्थात् किसी कर्मत्यागी आश्रमान्तर-का यहाँ उल्लेख नहीं है । नन्तर- और द्यहतीसहस्र नामक कर्मकी अत्रतारणाकर उसके अनन्तर ही तस्मात् आत्मज्ञानका प्रारम्भ कर दिया है । अतः इसमें कर्मठ पुरुषका ही अधिकार है ।

> इसके सित्रा आत्मज्ञान कर्मसे सर्वथा असम्बद्ध भी नहीं है, क्योंकि यहाँ भी अन्तमें उसका पहले-हीके समान उपसंहार किया गया है । जिस प्रकार ब्राह्मणमन्त्रने ''सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुषश्चैं'' इस वाक्यद्वारा सूर्यके आत्मभावको प्राप्त हुए [ सूर्यमण्डलान्तर्वर्ती ] कम-सम्वन्धी पुरुषको स्थात्ररजङ्गादि सम्पूर्ण प्राणियोंका आत्मा बतलाया है उसी प्रकार श्रुति 'एष ब्रह्मैष इन्द्रैं' इत्यादि मन्त्रसे समस्त प्राणियोंके आत्मखरूपत्वका उपक्रम कर उसका 'यच्च स्थात्ररं सर्वं तत्य्रज्ञानेत्रम्" इत्यादि वाक्यद्वारा उपसंहार करेगी।\*

१२ पेतरेयो जिरोपाश्रवणात् । अकर्मिण आश्र-म्यन्तरस्येहाश्रवणात् । कर्म च दृहतीसहस्ररुक्षणं प्रस्तुत्यानन्तर-मेवात्मज्ञानं प्रारम्यते । तस्मात् कर्म्येवाधिक्रियते ।

न च कर्मासंबध्यात्मविज्ञानं पूर्ववदन्त उपसंहारात् । यथा कर्मसंबन्धिनः पुरुषस्य स्वर्यात्मनः स्थावरजङ्गमादिसर्वप्राण्यात्मत्व-म्रुक्तं त्राझणेन मन्त्रेण च ''स्वर्य आत्मा'' (ऋ० सं०१।११५।१) इत्यादिना, तथैव 'एप ब्रह्मैप इन्द्रः' (३।१।३) इत्या-द्युपक्रम्य सर्वप्राण्यात्मत्वम् 'यच्च स्थावरं सर्वं तत्प्रज्ञानेत्रम्' (३।१।३) इत्युपसंहरिष्यति ।

सूर्य जङ्गम और स्थावरका आत्मा है । २. यह ब्रह्मा है, यह इन्द्र है।
 ३. जो कुछ स्थावर-जङ्गम है वह सब प्रज्ञा ( चेतन ) द्वारा प्रष्टत्त होनेवाला है ।
 क्ष इस प्रकार जैसे पूर्व अध्यायमें कर्मसम्बन्धी उपासनाका विषय होनेसे

शाहरमाष्यार्थ

संहितोपनिपदि च तथा "एतं होव वह्वचा महत्युक्थे मीमांसन्ते" ( ऐ० आ० २ | २ | ३। १२) इत्यादिना कर्मसंवन्धि-त्वमुक्त्वा ''सर्वेषु भूतेष्वेतमेव त्रह्मेत्याचक्षते'' इत्युपसंहरति । तथा तस्येव ''योऽयमशरीरः प्रज्ञातमा" इत्युक्तस "यथासा-वादित्य एकमेव तदिति विद्यात्" इत्येकत्वमुक्तम् । इहापि ''कोऽय-मात्मा" ( ३ | १ | १ )इत्युपक्रम्य प्रज्ञात्मत्वमेव "प्रज्ञानं त्रहा" (२। १। ३) इति दर्शयिष्यति।तसा-न्नाकर्मसंबन्ध्यात्मज्ञानम् ।

खण्ड १ ]

पुनरुक्त्यानर्थक्यमिति चेत् ।

कथम् ? ''प्राणो वा अहमसम्यूषे''

इत्यादित्राह्मणेन ''सूर्य आत्मा''

इसी प्रकार संहितोपनिषद्में भी ''इसीको बहबूच ( ऋग्वेदी ) बहती-सहस्र नामक सत्रमें विचारते हैं" इखादि श्रुतिसे उसका कर्मसम्बन्धित्व प्रतिपांदन कर "सम्पूर्ण भूतोंमें इसीको 'ब्रह्म' ऐसा कहते हैं" इस प्रकार उपसंहार किया है। तथा "जो यह अश्रारी चेतन आत्मा हैं" इस प्रकार बतलाये हुए उस ही "जो यह सर्यके आत्माका अन्तर्गत है वह एक ही है--ऐसा जाने" इस वाक्यद्वारा एकख प्रति-पादन किया है। तथा यहाँ ( इस उपनिषद्में ) भी ''यह आत्मा कौन है" इस प्रकार उपकम कर "प्रज्ञान व्रह्म हैं" इस वाक्यसे इसका प्रज्ञा-खरूपल ही प्रदर्शित करेंगे। अतः आत्मज्ञान कर्मत्यागसे संबन्ध नहीं रखता ।

यदि कहो कि पुनरुक्ति होनेके कारण तो यह प्रकरण व्यर्थ ही है ।\* किस प्रकार [व्यर्थ है सो वतलाते हैं--] ''हे ऋषे ! मैं निश्चय प्राण ही हूँ" इत्यादि ब्राह्मणसे तथा ''सूर्य आत्मा हँ"

अन्तमें उपास्यका सर्वात्मत्व प्रतिपादन किया है उसी प्रकार इस अध्यायमें 'एष ब्रह्मा' इत्यादि वाक्योंसे बतलाया गया है। अतः जिस प्रकार वह देवताज्ञान कर्मसम्वन्धी था उसी प्रकार यह आत्मज्ञान भी कर्मसम्बन्धी ही है---ऐसा अनुमान होता है।

अ क्योंकि कर्मका तो पहले ही निरुपण किया जा चुका है। CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

#### [अध्याय १

ল

-9

का

का

Ħy

भर

वि

इति

वि

इ

হা

-

द्

युं

इ

22

÷

अ हो

अ

\$

37

### ऐतरेयोपनिषद्

इत्यादि मन्त्रद्वारा निश्चित किये आत्माका ''यह आत्मा कौन है'' इस प्रकार प्रश्न करके ''[ पहले ] यह सब आत्मा ही [ या ]'' इस प्रकार निश्चय करना पुनरुक्ति और निर्र्थक ही है—यदि कोई ऐसा कहे तो उसका यह कथन ठीक नहीं, क्योंकि उसीके किसी अन्य विशेप धर्मका निश्चय करनेके लिये होनेसे इसमें पुनरुक्तिका दोष नहीं है ।

वह किस प्रकार दोषयुक्त नहीं है [ सो बतलाते हैं-] उस कर्मसम्बन्धा आत्माके ही जगत्की रचना, पालन और संहार आदि विरोप धमोंका निर्धारण करनेके लिये किंवा केवल उसकी उपासनाके [निरूपणके] लियें [ इस प्रकारकी पुनरुक्ति सदोष नहीं है ] अथवा यों समझो कि कर्मका निरूपण करते समय विधान न करनेके कारण कमीं आत्माकी उपासना कर्मको छोड़कर प्राप्त नहीं होती थी, अतः ''आत्मा वा इदमग्रे" आदि प्रन्थसमूह यह बतलानेके लिये ही है कि केवल आत्मा भी उपासनीय है। मेद और अमेदरूपसे उपास्य होनेके कारण कर्मके विषयमें ही आत्मा एक

इति मन्त्रेण च निर्धारितस्यात्मनः इदम्" इत्यादि-वा "आत्मा त्राझणेन ''कोऽयमात्मा" (३ । १। १) इति प्रश्नपूर्वकं पुनर्निर्धारणं पुनरुक्तमनर्थकमिति चेत, न; धर्मान्तरविशेषनिर्धार-तस्यव पुनरुक्ततादोषः । णार्थत्वान कथम् ? तस्यैव कर्मसंबन्धिनो जगत्मृष्टिस्थितिसंहारादिधर्मवि-शेषनिर्धारणार्थत्वात् केवलोपा-स्त्यर्थत्वाद्वा । अथवा आत्मे-त्यादिपरो ग्रन्थसन्दर्भ आत्मनः कर्मणोऽन्यत्रोपासना-कमिंण: कर्मप्रस्तावेऽविहितत्वात्के-प्राप्तौ वलोऽप्यात्मोपास इत्येवमर्थः सेदासंदोपाखत्वाहुँक एवात्मा

88

शाङ्करभाष्यार्थ

कर्मविषये भेददृष्टिभाक्, स एवा-कर्मकालेऽभेदेनाप्युपास इत्येव-मपुनरुक्तता ।

खण्ड रे ]

"विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदो-भय रसह । अविद्यया मृत्युं तीत्वी विद्ययामृतमञ्जुते" (ई० उ० ११) इति, "कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजी-विषेच्छत रसमाः " (ई० उ० २) इति च वाजिनाम् । न च वर्ष-शतात्परमायुर्मत्यानाम् । येन कर्मपरित्यागेनात्मानधुपासीत दर्शितं च "तावन्ति पुरुषा-युषोऽह्वां सहस्राणि भवन्ति" इति । वर्षशतं चायुः कर्मणैव व्याप्तम् । दर्शितश्व मन्त्रः "कुर्व-न्नेवेहं कर्माणि'' इत्यादिः । भेददृष्टिसे युक्त है और वही कर्ष-दृष्टिको छोड़ देनेके समय अभेद-रूपसे भी उपासनीय है-इसू प्रकार यह अपुनरुक्ति ही है।

"जो पुरुष विद्या ( उपासना ) और अविद्या ( कर्म ) इन दोनोंको साथ-साथ जानता है वह अविद्यासे मृत्युको पार करके विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर लेता हैं" तथा "इस छोकमें कर्म करता हुआ ही सौ वर्षतक जीवित रहनेकी इच्छा करे" - ऐसा [ ईशोपनिषद्में ] वाजसनेयी शाखावालोंका कथन है । मनुष्योंकी परमाय भी सौ वर्षसे अधिक नहीं है, जिससे कि वह कर्म रित्याग-द्वारा आत्माकी उपासना कर सके। "पुरुषकी आयुके इतने ( छत्तीस ) ही\* सहम दिन होते हैं" ऐसा [ इस ऐतरेयारण्यकमें ही ] दिख-छाया भी गया है | और वह सौ वर्षकी आयु कर्मसे ही व्याप्त है; इसके लिये "कुर्वन्नेवेह कर्माणि" इत्यादि मन्त्र पहले दिखलाया ही है। †

भ ऐतरेय आरण्यकमें छत्तीस-छत्तीत अक्षरके एक सहस्र वृहतीछन्द हैं । अतः उसमें कुल छत्तीस सहस्र अक्षर हुए । इतने ही दिन मनुष्यकी परमायुमें होते हैं ।

 † इससे यह नहीं समझना चाहिये कि दशरथादिके समान जो सौ वर्षसे भी

 अषिक जीवित रहनेवाले पुरुष हैं वे तो सौ वर्षसे ऊपर जानेपर कर्मत्याग

 कर ही सकते हैं । उनके लिये भी आगेकी श्रुतियाँ जीवनपर्यंन्त कर्मानुष्ठानकी

 आवश्यकता वतस्मृती हैं ।

अध्यायः

### ऐतरेयोपनिषद्

ऐसा ही "यावजीवन अग्निहोत्र करता है" "जीवनपर्यन्त दर्श-प्रर्णमाससे यजन करे" इत्यारि तथा [ बृद्धावस्थामें भी कर्मत्यागकां निषेध सृचित करनेवाळी ] "उस-को [ करनेके अनन्तर ] यज्ञपात्रोंके सहित जलाते हैं" इत्यादि श्रुतियोंसे और ऋणत्रयकी सूचना देनेवाही श्रुतियोंसे सिद्ध होता है। श्रुतिमें जो " यतिजन ] सर्वसंग परित्याग करके भिक्षाटन किया करते हैं" इत्यादि संन्याससम्बन्धी शास्त्र हैं वह आत्मज्ञानकी स्तुति करनेवाळा अर्थवाद है । अयवा जिसे कर्मका अधिकार नहीं है उसके लिये है।

सिद्धान्ती-ऐसा कहना ठीक नहीं, क्योंकि उस परमार्थ-आस-तत्त्वका ज्ञान हो जानेपर क्रियाका कोई फल्छ नहीं देखा जाता; इसल्पि क्रिया नहीं हो सकती । तुमने जो कहा कि आत्मज्ञान कर्मांको ही होता है और वह कर्मसे सम्बन्ध रखनेवाला है, सो ठीक नहीं । 'सम्पूर्ण सांसारिक दोषोंसे रहित पूर्णकाम ब्रह्म मैं हूँ' इस प्रकार ब्रह्मका आत्ममावसे ज्ञान हो जानेपर कर्म-फल्ल्को न देखनेके कारण इत अध्रवा कर्त्वन्नयसे अपना कोई प्रयोजन

तथा "यात्र जीवमसिहोत्रं जहोति" दर्शपूर्णमासाभ्यां ''यावञ्जीवं यजेत'' उत्याद्याश्च यज्ञपात्रैर्दहन्ति" इति च ऋणत्रयश्चतेश्व । तत्र पारिवा-''व्युत्थायाथ ज्यादि शास्त्रं भिक्षाचर्यं चरन्ति'' ( 20 30 ३ | ५ | १, ४ | ४ | २२ ) इति आत्मज्ञानस्तुतिपरोऽर्थवादः अनधिकृतार्थों वा । नः परमार्थवि हाने फलादर्शने क्रियानुपपत्तेः । य-आक्षेपनिरासः दुक्तं कर्मिण आत्म-कर्मसंबन्धि ज्ञानं ন इत्यादि तन्न । परं धाप्तकामं सर्वसंसारदोषवर्जितं ब्रह्माहम-सीत्यात्मत्वेन विज्ञाने. कृतेन

35

तेड्येन् Jangamwa सार्वाजनसाहसतो- dig श्रथ्व by कर्त्वड्य से अपना कोई प्रयोजन

#### शाङ्करभाष्याथ

नहीं हो सकती ।

20

यदि कहो कि फुछ दिखायी न देनेपर भी शाखाज्ञा होनेके कारण वह कर्म करता ही है तो ऐसा कहना उचित नहीं; क्योंकि वह शास्त्राज्ञाके अविषयभूत आत्माका दर्शन कर लेता है। जो पुरुष अपना इद्यप्राप्ति और अनिष्टपरिहाररूप प्रयोजन देखकर उसके उपायका अयी होता है, लोकमें वही [ विधि-निषेधरूप ] नियोगका विषय होता देखा गया हैं; उसके विपरीत नियोगके अविषयभूत त्रह्ममें आत्मत्व-का दर्शन कग्नेवाला पुरुष नियोग-का विषय होता नहीं देखा जाता 1 यदि ब्रह्मात्मख-दर्शन करनेवाला

पुरुष नियोगका अविषय होनेपर भी शाखसे नियक्त हो तो कोई नियुक्त न होनेवाला तो रहा ही नहीं । इससे यही प्राप्त होता है कि सबको सर्वदा सम्पूर्ण कर्म करते रहना चाहिये । किन्तु यह अभीष्ठ नहीं है । वह ( आत्मदर्शा ) तो किसीसे भी नियोजित नहीं हो सकता, क्योंकि शाख भी उसीसे उत्पन्न हुआ है । अपने विज्ञानसे

ऽग्रह्यतः फलादर्शने क्रिया नोप- | न देखनेवाले पुरुषसे कोई क्रिया पद्यते ।

खण्ड १ ]

फलादर्शनेऽपि नियुक्तत्वा-

आत्मदांशना तकरातीति चेन्न नियोगाविषयत्वम् नियोगाविषयात्म-दर्शनात् । इष्टयोग-मनिष्टवियोगं चात्मनः प्रयोजनं प्र्यंग्तद्पायार्थी यो भवति स नियांगस विषयो दृष्टो लोके। न तु तद्विपरीतनियागाविषय-नसात्मत्वदर्शा ।

त्रह्यात्मत्वदर्श्यपि संश्चेनि-युज्येत नियोगाविषयोऽपि सत्र कश्चिञ्च नियुक्त इति सर्वं कर्म सर्वेण सर्वदा कर्तव्यं प्राप्नोति । तच्चानिष्टम् । न च स नियोक्तुं शक्यते केनचित्; आम्ना-यसापि तत्प्रभवत्वात् । न हि

**ऐतरेयोप**निषह

उत्पन्न हुए वचनसे ही कोई खयं नियुक्त नहीं हो सकता और न बहुइ खामी ही अपने अल्पज्ञ सेवक-से नियुक्त हो सकता हैं।

अध्याय ।

यदि कहो कि नित्य होनेके कारण वेदका नियोक्तृत्व-सामर्थ्य खतन्त्रतापूर्वक सबके प्रति हैं, तो उपर्युक्त दोषके कारण ऐसा कहना ठीक नहीं । ऐसी अत्रस्थामें भी 'सबको सब कर्म समानरूपसे करने चाहिये'--यह ऊपर वतलाया हुआ दोष अपरिहार्य ही रहता है ।

यदि कहो कि उसका विधान भी शाखने ही किया है अर्थात जिस प्रकार शाखने कर्मकी कर्तव्यता वतलायी है उसी प्रकार उस कर्मीके लिये ही उस आत्मज्ञान-का भी शास्त्रने ही विधान किया है तो ऐसा कहना भी उचित नहीं: क्योंकि उसका विरुद्ध-अर्थ-बोधकल सम्भव नहीं है । अग्निकी शीतलता और उथ्णताके समान एक ही शास्त्रमें पाप-पुण्यके सम्बन्धित्व और उसके विपरीतत्वका बोध कराना-दोनों विरुद्धधर्म ] सम्भव नहीं हैं।

खविज्ञानोत्थेन वचसा खर्य नियुज्यते । नापि बहुवित्खा-म्यविवेकिना भुत्येन ।

आम्नायस नित्यत्वे सति स्वातन्त्र्यात्सर्वान्प्रति नियोक्तृत्व-सामर्थ्यमिति चेन्न उक्तदोषात् । तथापि सर्वेण सर्वदासर्वमविशिष्टं कर्म कर्त्तव्यमित्युक्तो दोषोऽप्य-परिहार्य एव ।

तदपि शास्त्रेणेव विधीयत गासस विस्तार्थ-इति चेद् यथा कर्म-वोषकलान्तप्रिः कर्तव्यता शास्त्रेण कृता तथा तद्प्यान् स्मज्ञानं तस्यैव कर्मिणः शास्त्रेण विधीयत इति चेत्, नः विरुद्धा-र्थवोधकत्वानुपपत्तेः । न ह्येक-सिन्छताकृतसंबन्धित्वं तद्विपरी-तत्वं च बोधयितुं शक्यम्, शीनोष्णतामिवाग्नेः ।

#### বান্ধেমান্দার্থ

इसके सिया अपनी इष्टवस्तुके संयोगकी इच्छा तथा अनिष्ट पदार्थके परित्थागकी अभिलाषा भी शास्त-जनित नहीं है; क्योंकि यह सभी प्राणियोंमें [ खभावसे ही ] देखी जाती है। यदि शास्त्रजनित होतीं तो ये दोनों इच्छाएँ ग्वाले आदिमें दिखायी न देतीं; क्योंकि वे अशास्त्रज्ञ होते हैं। जो वस्त खतः प्राप्त नहीं होती वही शालदारा बोद्धव्य होती हैं। इस प्रकार यदि शाखने कृत और कर्त-यताके विरोधी आत्मज्ञान-का उपदेश किया है तो फिर वह अग्निमें शीतळताके समान तथा सूर्यमें अन्धकारके समान उसकी त्रिरुद्ध कर्तव्यताको किस प्रकार उत्पन्न करेगा १

यदि कहो कि वह ऐसा बोध कराता ही नहीं है तो ऐसा कथन भी ठीक नहीं, क्योंकि ''वह मेरा आत्मा है--ऐसा जाने'' तथा ''प्रज्ञान ही ब्रह्म है'' इस प्रकार उपसंहार किया गया है, तथा ''उस (जीव-रूपसे अवस्थित ब्रह्म ) ने अपनेको ही जाना'' ''वह तू ही है'' इत्यादि वाक्य भी आत्मज्ञानपरक ही हैं। उत्पन्न हुआ ब्रह्मात्मविज्ञान

न चेष्टयोगचिकीपां आत्म-नाऽनिष्टवियोगचिकी-सिडवरनुनः षो च शासकृता. ज्ञासवाध्यत्वम् सर्वप्राणिनां तहर्श-नान् । शास्त्रकृतं चेत्तदुभयं गोपा-लादीनां न दृश्येत, अशास्त्रज्ञत्वा-त्तेषाम् । यद्धि खतोऽप्राप्तं तच्छास्त्रण बाधयितव्यम् । तच्चे-त्कृतकर्तव्यताविरोध्यात्मज्ञानं शास्त्रेण कृतम्, कथं तडिरुद्धां कर्तव्यतां पुनरुत्पाद्येच्छीतता-मिवाग्नौ तम इव च भानौ ) न बोधयत्येवेति चेम्न. "स म आत्मेति विद्यात्" (कौ० उ० ३।९)"प्रज्ञानं ब्रह्म"(३।१।३) इति चोपसंहारात् । "तदात्मा-नमेवावेत्'' (बू० उ० १ । ४ । ९) "तत्त्वमसि" (छा० उ० ६ । ८--१६ ) इत्येवमादिवा-क्यानां तत्परत्वात् । उत्पन्नस्य

खण्ड ? ]

अध्याय ।

#### **ऐतरेयोपनिषद्**

भी वाधित होने योग्य न होनेके कारण अनुत्पन्न या आन्तिजनित नहीं कहा जा सकता ।

यदि कहो कि ''उसे इस लोकमें अकृत ( कर्मत्याग ) से भी कोई प्रयोजन नहीं हैं" इस स्पृतिके अनुसार बोधवान्को त्याग करनेमें भी प्रयोजनाभावकी समानता हो है; अर्थात् जो लोग कहते हैं कि ब्रह्मको जानकर व्युत्थान ( कर्म-त्याग ) ही करना चाहिये उनके लिये भी यह प्रयोजनाभावरूप दोप समान ही है, तो उनका यह कथन ठीक नहीं; क्योंकि व्युत्थान तो अक्रिया ही है \* । प्रयोजनका भाव तो अविद्याके कारण रहता है। वह वस्तुका धर्म नहीं है, क्योंकि यह बात सभी प्राणियोंमें देखे जाती है; अर्थात् प्रयोजनकी तृष्णा-से प्रेरित होते हुए प्राणियोंकी वाणी मन और शरीरदारा प्रवृत्ति होती देखी गयी है तथा वा जसनेयी ब्राह्मणमें भी "उस ( आदिपुरुष ) ने इच्छा की कि मेरे पत्नी हो" इत्यादि कायनके द्वारा "ये दोनों ( साध्य-साधनरूप)

क त्रह्यात्मविज्ञानस्याबाध्यमान-त्वाकानुत्पन्नं आन्तं वेति ग्रक्यं वक्तुस् ।

30

20

त्यागेऽपि प्रयोजनाभावस्य तुल्यत्वमिति चेत् प्रयोजनामावे

संग्यासख<sup>14</sup>नाकृतेनेह कश्वन"

(गीता ३ । १८) इति स्मृतेः, य आहुर्विदित्वा च्युत्थानमेव कुर्यादिति न्नस तेषामप्येष समानो दोषः प्रयो-जनाभाव इति चेन्न; अक्रिया-मात्रत्वाद् व्युत्थानस्य । अविद्या-निमित्तो हि प्रयोजनस्य भावो न वस्तुधर्मः सर्वप्राणिनां तद्र्शनात् । प्रयोजनतृष्णयां च प्रेर्यमाणस बाब्धनःकायैः प्रवृत्तिदर्शनात् । "सोऽकामयत जाया मे खात" ( बु० उ० १ । ४ 1 ( 08 इत्यादिना पुत्रवित्तादि पाङ्क-लक्षणं काम्यमेवेति ''उभे होते-

\* प्रयोजन तो कियाके लिये अपेक्षित होता है: इसलिये अक्रियाला व्युत्यानके लिये किसी प्रयोजनकी अपेक्षा नहीं है।

एषणे एव'' ( दृ० उ० ३। ५ । १; ४ । ४ । २२ ) इति वाजसनेयि-ब्राह्मणेऽवधारणात् । अविद्याकामदोषनिमित्ताया

खण्ड १]

Ì

Ì

ĥ

4

T

Ì

1

ł

ħ

Î

ì

Ì

Ņ

ĥ

Į

वाज्यनःकायप्रवृत्तेः पाङ्कलक्ष-विदुषोऽविद्यादिदोपाभा-णाया क्रियाभावमात्रं वादनुपश्तेः व्युत्थानम्, न तु यागादिवदनु-ष्ठेयरूपं भावात्मकम् । तच विद्यावत्पुरुषधर्म इति न प्रयो-जनमन्वेष्टव्यम् । न हि तमसि प्रवृत्तस्योदित आलोके यद्रत-पङ्ककण्टकाद्यपतनं तस्क्रियो-जनमिति प्रक्ताईम् ।

च्युत्थानं तर्द्यर्थप्राप्तत्त्राझ कामामावे चोदनाईमिति गा-<sup>आत्मक्रस्यापि</sup> ईस्थ्ये चेत्परं व्रह्म-<sup>गाहंरथ्यानुपपत्तिः</sup> विज्ञानं जातं तत्रे- एपणाएँ ही हैं" इस निश्चयके अनुसार यही ज्ञात होता है कि पुत्र-वित्तादि पाङक्तलक्षण \* कर्म काम्य ही है। अत: विद्वान्के अविद्या आदि दोषोंका अभाव हो जानेके कारण अविद्या एवं कामनारूप दोषसे होनेवाळी मन, वाणी और शंरीरकी पाङकरूपा प्रवृत्ति उत्पन्न नहीं इसलिये व्युत्थान क्रियाका हे: अभावमात्र है, वह यागादिके समान अनु॰ठेयरूप और भावात्मक नहीं हैं। वह तो विद्यावान् पुरुषका धर्म ही है; अतः उसके लिये किसी प्रयोजनका अन्वेषण करनेकी आन्दयकता नहीं है । अन्धकारमें प्रवृत्त होनेवाला पुरुष यदि प्रकाशके उदित होनेपर गड्ढे, कीचड़ और काँटे आदिमें नहीं गिरता तो 'इस ( उसके न गिरने ) का क्या प्रयोजन है ।' ऐसा प्रश्न नहीं किया जा सकता ।

तत्र तो खमावतः प्राप्त होनेके कारण व्युत्थान चोदना (विधिवाक्य) का विषय नहीं है। इसपर यदि कहो कि यदि किसीको गृहस्थाश्रममें ही परब्रह्मका ज्ञान हो जाय तो उसे

मं पंकिछन्द पाँच अक्षरका होता है । उससे सददाता होनेके कारण जिस कर्ममें पत्नी, पुत्र, दैववित्त, मानुषवित्त और कर्म इन पाँच साधनोंका योग होता है वह पाङ्क कर्म कहलाता है ।

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

२१

### पेतरेयोपनिषद्

62.00 उस आश्रममें ही कुछ न करते हा वैठा रहना चाहिये, वहाँसे कहं अन्यत्र नहीं जाना चाहिये, तं ऐसा कहना उचित नहीं; क्योंकि "इतनी ही कामना है" " ये दोने एपणाएँ ही हैं" इत्यादि वाक्योंसे निश्चित किया जानेके कारण गृहस्थाश्रम तो कामनासे ही प्रयुत्त । कामनाके निमित्तभूत पुत्र हैं वित्तादिके सम्बन्धके नियमक अमावमात्र ही 'व्युत्थान' ŝ उनके पाससे कहीं अन्यत्र चढ जाना 'व्युत्थान' नहीं कहा जाता अत: जिसे ज्ञान उत्पन्न हुआ है लिये कुछ उसके करते हर गृहस्थाश्रममें ही स्थित रहना सम्भः नही हैं । इससे विद्वान्के लि गुरुशुश्रवा और तपस्याकी र्भ अनुपपत्ति सिद्ध होती है।

अध्यायः

इस त्रिषयमें कोई-कोई गृहर पुरुष भिक्षाटनादिके भय औ तिरस्कारसे डरनेके कारण अपनी सूक्ष्मदर्शिता प्रकट करते हुए उत्त देते हैं— 'केवळ देहधारणमात्र इच्छुक भिक्षुके छिये भी भिक्षाटनादि का नियम देखा जाता है; अतः

वास्त्वकुर्वत आसनं न ततोऽन्यत्र गमनमिति चेन्न, कामप्रयुक्तत्वा-द्रार्हस्थ्यसः "एतावान्वे कामः" ( ब॰ उ॰ १ । ४। १७)इति ''उमे ह्येते एषणे एव" (बृ० उ० २ | ५। १; ४ । ४ । २२ ) इत्यवधार-णात् । कामनिमित्तपुत्रवित्तादि-संबन्धनियमाभावमात्रं हि न ततोऽन्यत्र गमनं च्युत्थान-मुच्यते । अतो न गाईस्थ्य एवा-क्रवंत आसनमुत्पन्नविद्यस्य एतेन गुरुगुश्रुषातपसोरप्यप्रति-पत्तिर्विदुषः सिद्रा।

अत्र केचिद् गृहस्था भिक्षा-गृहस्थानामाक्षेपः टनादिभयात्परिभ-वाच्च त्रस्यमानाः स्रक्ष्मदृष्टितां दर्शयन्त उत्तरमाहुः मिक्षोरपि भिक्षाटनादिनियम-दर्शनादेहधारणमात्रार्थिनो गृह-

स्यस्यापि साध्यसाधनैपणोभयवि- | [ पुत्र-त्रित्तादि ] साध्य और [ कर्म-निर्मुक्तस देहमात्रधारणार्थमश-नाच्छादनमात्रमुपजीवतो गृह एवास्त्वासनमिति ।

खण्ड १]

ŗ

ja.

तं

A

न

Ŕ

IJ

7

Į.

Ŧ

ø

F

Ŗ.

f

ł

ħ

al

1

ì

न, खगृहविशेषपरिग्रहनियमस्य

कामप्रयुक्तत्वादि-तस्य निरासः त्युक्तोत्तरमेतत् । ख-गृहविशेषपरिग्रहाभावे च शरीर-धारणमात्रप्रयुक्ताशनाच्छादना-र्थिनः खपरिग्रहविशेषाभावेऽर्था-द्भिक्षुकत्वमेव ।

**श्वरीरधारणार्था** यां भिक्षाट-नादिप्रवृत्तौ विद्वंन्न्यास-यथा नियमो भिक्षोः शौ-विचारः चादौ च, तथा गृहिणोऽपि विदुषोऽकामिनोऽस्तु नित्यकर्मसु नियमेन प्रवृत्तिर्यावजीवादिश्रति-नियुक्तत्वात् प्रत्यवायपरिहारा-येति । एतन्नियोगानिषयत्वेन दुका

उपासना आदि ] साधन दोनोंकी एषणाओंसे मुक्त हए केवल देह-धारणके उिये भोजनाच्छादनमात्रसे निर्वाह करनेवाले गृहस्थको भी धरहीमें रहना चाहिये।

परन्त उनका ऐसा कहना ठीक नहीं । क्योंकि अपने गृहविशेषके परिग्रहका नियम कामनाप्रयुक्त ही है-इस प्रकार इसका उत्तर पहले दिया ही जा चुका है। और अपने गृह-विशेषके परिप्रहका अभाव होनेपर तो केवळ शरीरधारणमात्रके लिये भोजनाच्छादनकी इच्छा करनेवाले पुरुपको अपने परिप्रह-विशेषका अमाव होनेके कारण खतः भिक्षुख ही प्राप्त हो जाता है।

जिस प्रकार भिक्षुके लिये शरीर-रक्षामें उपयोगी भिक्षाटनादिकी प्रवृत्ति एवं शौचादिका नियम है उसी प्रकार विद्वान् और निष्काम गृहस्थको भी 'यावजीवादि' श्रुतिसे नियुक्त होनेके कारण प्रत्यवायकी निवृत्तिके छिये नित्यकर्मोंमें नियमसे प्रवृत्ति हो सकती है [ ऐसा यदि कोई कहे तो ] इस कथनका तो पहले ही प्रतिवाद किया जा क्योंकि नियोगका Ê;

#### ऐतरेयोपनिषद्

प्रत्युक्तमश्रक्यनियोज्य-विद्यः त्वाच्चेति । यावज्जीवादिनित्यचोदनानर्थ-क्यमिति चेतु ? अविद्वद्विषयत्वेनार्थव-न. त्त्वात । यत्तु भिक्षोः शरीरधार-प्रवृत्तेनियतत्वं णमात्रप्रवृत्तस्य तत्प्रवृत्तेर्न प्रयोजकम् । आचमन-प्रवृत्तस्य पिपासापगमवन्नान्यप्र-योजनार्थत्वमवग्रस्यते । न चा-ग्निहोत्रादीनां तद्रदर्थप्राप्तप्रवृत्ति-नियतत्वोषपत्तिः ।

રપ્ટ

अर्थशाप्तप्रद्वत्तिनियमोऽपि प्र-योजनाभावेऽनुपपन्न एवेति चेत् ? न, तन्नियमस्य पूर्वप्रद्वति- अविषय होनेके कारण तिहान नियुक्त नहीं किया जा सकता। पूर्व०-तब तो 'यावजीक अग्निहोत्र करे' इत्यादि नित्य त्रिधिकां व्यर्थता ही सिद्ध होती है।

अध्याय ।

सिद्धान्नी-नहीं, अविदान-विषयक होनेके कारण वह सार्यक है । केवल शरीरवारणमात्रके लिये भिश्वाटनादिमें प्रवृत्त हुए यतिकी प्रवृत्तिका जो नियतत्व हैं बह प्रवृत्तिका प्रयोजक नहीं हैं । आचमनमें प्रवृत्त इए पुरुपकी **िपा मानिवृत्तिके** समान **उस**के भिक्षाटनादिका [ क्षुधानिवृत्ति आदि-के सिवा ] कोई अन्य प्रयोजन नहीं समझा जाता । परन्तु इसके समान अग्निहोत्रादि कर्मोका खत:प्राप्त प्रवृत्तिको नियत करना नहीं माना जा सकता ।\*

पूर्व०--परन्तु प्रयोजनका अभा हो जानेपर तो खतःप्राप्त प्रवृत्तिका नियम भी ब्यर्थ ही है ?

न, तन्नियमस्य पूर्वप्रवृत्ति- सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि वह [ भिक्षाटनादिका ] नियमपूर्वप्रवृत्तिमे सिद्ध होनेके कारण उसके उछड्वनमें सिद्धत्वान्तदतिक्रमे यत्नगौरवात् । अधिक प्रयत्नकी आवश्यकता है।

ः क्योंकि वे तो स्वर्गादिकी कामनासे ही किये जाते हैं, उनकी प्रवृति स्वाभाविक नहीं है।

पुनर्ब- और खभावतः व्युत्थानका प्राप्त [ "ब्युत्थायाथ मिश्वाचर्यं चरन्ति" आदि वाक्योंसे ] पुनः विधान किया गया है, इसलिये विद्वान् मुमुक्षुके लिये उसकी कर्तन्यता उचित ही है। जिस मुमुक्षुको ज्ञान प्राप्त नहीं हुआ है उसे भी संन्यास करना ही चाहिये। इस विषयमें "शान्तो दान्त उपरत-स्तितिक्षु:" आदि वचन प्रमाण हैं। तथा आत्मदर्शनके साधन राम-दमादिका अन्य आश्रमोंमें होना सम्भव भी नहीं है, जैसा कि''मन्त्रद्रण्डा ऋषियोंद्वारा भलीप्रकार सेवित उस परम पवित्र तत्त्वका परमहंसोंको उपदेश किया" इत्यादि मन्त्रोंसे र्वताश्वतरोपनिषद्में वतलाया गया है, तथा ''कर्मसे, प्रजासे अथवा धनसे नहीं बल्कि त्यागसे ही किन्हीं-किन्हींने अमरत्व प्राप्त किया है" ऐसी कैंबल्योपनिषद्की श्रुति भी है । और ''ज्ञान प्राप्तकर नैष्कर्म्यका आचरण करें" इस स्मृतिसे भी यही सिद्ध होता है। ''त्रह्मांश्रमपदे वसेत्" इस स्मृतिके अनुसार ज्ञानप्राप्तिके

24

शाङ्करभाष्यार्थ खण्ड ? ] अर्थप्राप्तस्य व्युत्थानस्य चनाद्विदुपः कर्तव्यत्वोपपत्तिः । अविदुपापि मुम्रुक्षुणा पारि-विविदिपा-व्राज्यं कर्तव्यमेव । ''शःन्तो संन्यासविधानम्तधा च दान्तः" ( वृ० उ० ४ । ४ । २३) इत्यादिवचनं प्रमाणम् । शमदमादीनां चात्मदर्शनसाथ-नानामन्याश्रमेष्वनुपपत्तेः । ''अ-त्याश्रमिस्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगृपिसंबजुष्टम्'' ( ६ । २१ ) इति च श्वेताश्वतरे विज्ञायते । "न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानग्रः'' ( कैवल्य०२ ) इति च कैवल्यश्रुतिः । ''ज्ञात्वा नैष्कर्म्यमाचरेत्'' इति च स्मृतेः । "ब्रह्माअमपदे वसेत्" इति च

2

न्

P

ĥ

Į.,

Ŧ

ये

fi

Ę

ÊÌ

वे

Ì.

Į

न

H

i

1

1

E

Ð

Ħ

1 1

१. त्रह्माश्रम [ अर्थात् त्रगाज्ञानके साधनभूत संन्यासाश्रम ] में निवास करे । CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

#### <u>पेतरेयोपनिपद्</u>

साधन ब्रह्म चर्यादिकी सिद्धि मी सम्पक् रीतिसे संन्यासियों में ही हो सकती हैं, क्योंकि गृहस्थाश्रममें उन साधनोंक होना असम्भव है; और अपूर्ण साधन किसी अर्थको सिद्ध करने में समर्थ नहीं है । गृहस्थाश्रमके कर्म जिस विज्ञानमें उपयोगी हैं उसके देवतामें ख्य होनारूप संसारविषयक परम फल्का उपसंहार किया जा चुका है। यदि कर्मीको ही परमात्माका साक्षात ज्ञान हुआ करता तो संसारविषयक फल्का उपसंहार ( अन्त ) होना कमी सम्भव ही न था ।

अध्याय।

यदि कहो कि वह तो अङ्गमल-मात्र हैं तो ऐ.सा कहना ठीक नहीं; क्योंकि आत्मविद्या तो उसके विरोधी आत्मतत्त्वसे सम्वन्ध रखने-वाळी है । सत्र प्रकारके नाम, रूप और कर्मसे रहित परमार्थ आत्मतत्त-से सम्वन्ध रखनेवाळा आत्मज्ञाग् तो अमरत्वका साधन है । उसमे गौण फल्ल्का सम्बन्ध माननेपर ते ज्ञानका सर्वविरोषशून्य आत्मवत्तुमे सम्वन्धित होना ही सिद्ध नहीं होता । और यह इष्ट नहीं है

त्रह्मचर्यादिविद्यासाधनानां च साकल्पेनात्याश्रमिषूपपत्तेर्गाई-स्थ्येऽसंभवात्।न चासंपन्नं साधनं कस्यचिदर्थस्य साधनायालम् । यद्विज्ञानोपयोगीनि च गाईस्थ्या-श्रमकर्माणि तेषां परमफलमुप-संहतं देवताप्ययलक्षणं संसार-विषयमेव । यदि कर्मिण एव परमात्मविज्ञानमभविष्यत् संसा-रविपयस्यैव फलस्योपसंहारो नोपापत्सत् ।

अङ्गफलं तदिति चेन्न तद्वि-देवनाप्ययस्य रोध्यात्मवस्तुविषय-शानाङ्गलानिरासः त्वादात्मविद्यायाः । निराकृतसर्वनामरूपकर्मपरमार्था-त्मवस्तुविषयं ज्ञानममृतत्वसा-धनम् । गुणफलसंवन्धे हि नि-राकृतसर्वविशेषात्मवस्तुविषयत्वं ज्ञानस्य न प्राप्नोति । तच्चानिष्टम्,

# अर्थात् देवतालयरूप जो संसारविषयक फल है वह कर्मका अङ्ग-गौर फल है, मुख्य फल तो परमात्माका साक्षास्कार ही है।

क्योंकि ''जहाँ इसके लिये सब कुछ आत्मा ही हो गया है" इस प्रकार आरम्भ करके विद्वान्के लिये किया, कारक और फल आदि सम्पूर्ण व्यवहारका निराकरण किया है। तथा उसके त्रिपरीत अत्रिद्वान्के छिये बाजसनेयित्राह्मणमें ''जहाँ कि द्वैतके समान होता है" ऐसा कहकर किया, कारक और फल्रूप संसार-विषयको प्रदर्शित किया है । इसी प्रकार यहाँ ( ऐतरेयोपनिषद्में ) भी जो क्षुधा-पिरासादियुक्त वस्तुरूप संसारत्रिषयक देवताल्यसंज्ञक फल है उसका उपसंहार कर अब केवल सर्वात्मक वस्तुविषयक ज्ञानका ही अमरत्व-प्राप्तिके लिये वर्णन कहूँगी - ऐसे अंभिप्रायसे श्रुति प्रवृत्त होती है ।

शाङ्करभाष्यार्थ

तथा देवलोक, पितृलोक और मनुष्यलोककी प्राप्तिमें ऋणोंका प्रति-वन्ध तो अज्ञानीके ही लिये है, ज्ञानीके लिये नहीं, जैसा कि ''उस इस मनुष्य-लोकको पुत्रके द्वारा ही [ जीता जा सकता है]" इत्यादि लोकत्रयकी प्राप्तिके साधनका नियम करनेवाली श्रुतिसे सिद्ध होता है। तथा आरम-लोकको इच्छुक विद्वान्के लिये

खण्ड १ ''यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्'' (इ० उ० २ | ४ | १४) इत्य-धिकृत्य क्रियाकारकफलादि-सर्वव्यवहारनिराकरणाद्विदुपः तद्रिपरीतस्याविदुपो ''यत्र हि द्वैतमित्र" ( वृ० उ० २ । ४ । १४) इत्युक्त्वा क्रियाकारक-फलरूपस्येंव संसारस्य दर्शित-त्वाच्च वाजसनेयित्राह्मणे । तथे-हापि देवताप्ययं संसारविषयं यत्फलमञनायादिमद्रस्त्वात्मकं तत्फलमुपसंहत्य केवलं सर्वात्म-कवस्तुविषयं ज्ञानममृतत्वाय वक्ष्यामीति प्रवर्तते । ऋगप्रतित्रन्धस्यात्रिदुप एव न्रणप्रतिबन्ध-मजुष्यपितृदेवलोक-विचारः प्राप्तिं प्रति, न विदुषः । ''सोऽयं मनुष्यलोकः पुत्रेणैव" ( बृ० उ० १ | ५ |

1

-

ł,

5

Ń

Ð

Ņ

H

1

đ

Ŧ

11

5

Ŧ

Ì

q

ł

१६) इत्यादिलोकत्रयसाधन-नियमश्रुतेः । विदुषश्च ऋणप्रति-

#### पेतरेयोपनिषद्

'हम प्रजासे क्या करेंगे ?" इत्यादि वाक्योंद्वारा ऋणोंके प्रतिवन्धका अभाव दिखलाया है, इसी प्रकार "वे प्रसिद्ध आत्मवेत्ता का वपेय ऋषि वोले--- मैं अध्ययन कैसे करूँ ? होम कैसे करूँ ? ]" इत्यादि श्रुति है तथा ऐसी ही ''उस इस आत्मतत्त्वको जाननेवाले पूर्ववर्ती विद्वान् अग्निहोत्र नहीं करते थे'' यह कौषीतकी शाखाकी श्रति है। पूर्व ०-तब अविद्वान्के लिये तो ऋणोंका परिशोध विना किये संन्यास करना वन नहीं सकता ?

अध्याय ।

सिद्धान्ती-यहुः वात नहीं है, क्योंकि गृहस्थाश्रमको प्राप्तिसे पूर्व तो ऋणित्व ही असम्भव है । यदि अधिकारारूट न हुआ पुरुष भी ऋणी हो सकता है तो सभीका ऋगी होना सिद्ध होगा और इस प्रकार वड़ा अनिष्ट प्राप्त होगा। जो गृहस्थाश्रम-को प्राप्त हो गया है उस पुरुषके िये भी "गृहस्याश्रमसे वानप्रस्थ होकर संन्यास करे अथवा [ इस कमको छोड़कर ] अन्य प्रकारसे ब्रह्मचर्यसे, यानी गृहस्थाश्रमसे अथवा वानप्रस्थाश्रमसे ही संन्यास कर देग इत्यादि श्रुतियोंद्र.रा आत्म-दर्शनके साधनके उपायरूपसे

वन्धाभावो दर्शित आत्मलोका-थिंनः ''किं प्रजया करिष्यामः'' ( च्र० उ० ४ | ४ | २२ ) इत्यादिना | तथा ''एतद्ध स वै तद्विद्वांस आहुर्ऋषयः काव-पेयाः'' इत्यादि | ''एतद्ध स वै तत्पूर्वे विद्वांसोऽग्निहोत्रं न जुह-वाश्चक्रः'' ( कौपी० २ | ५ ) इति च कौषीतकिनाम् |

अविद्वस्तर्हि ऋणानपाकरणे पारित्राज्यानुपपत्तिरिति चेत ? न; प्राग्गाई थ्यप्रतिपत्तेर्ऋणि-त्वासंभवात् अधिकाराना-1 रूढोऽप्यूणी चेत्स्यात् सर्वस्य रेखे ऋश्रीत्वमित्यनिश्टं प्रसज्येताप्रति-पत्रगाईस्थ्यस्यापि ''गृहादनी-भूत्व। प्रव्रजेद्यदि वेतरथा ब्रह्म-चर्यादेव प्रव्रजेद् गृहाद्वा वनाद्वा" (जा० उ० ४) इत्यातमदर्शनो-पायसाधनत्वेनेष्यत एव पारित्रा-

शाइरभाष्यार्थ

संन्यास प्राप्त हो ही जाता है । अत्रिहान् और अमुमुक्ष पुरुषोंके विषयमें ''यावजीवन अग्निहोत्र करे" इत्यादि श्रुतियोंकी भी कृतार्थता है। छान्दोग्यमें तो किन्हीं-किन्हींके लिये वारह रात्रि अग्निहोत्र करके तदनन्तर उसका परित्याग करना सना जाता है।

और तुमने जो कहा कि जिन्हें कर्मका अधिकार नहीं है उन्हींके छिये संन्यासका विधान है, सो ऐसी वात नहीं है, क्योंकि उनके विषयमें ''उत्सन्नाग्निरनग्निको वा"\* इत्यादि अंखग ही श्रुति है । तथा समस्त स्मृतियोंमें भी आश्रमोंका विकल्पं और समुचय सामान्यरूपसे प्रसिद्ध ही है।

तथा यह जो कहा कि विद्वान-को जो कर्मत्यागकी खतः प्राप्ति वतलायी है, सो शास्त्रका विषय न होनेकें कारण उसके घर या वनमें तिष्ठतो न विशेष इति, रहनेमें कोई विशेषता नहीं है;

\* जिसके अग्निहोत्रकी अग्नि प्रमादवश शान्त हो गयी है अथवा जिसने अग्निका परिग्रह नहीं किया है।

१. कमकी अपेक्षा न करके जिस आश्रमसे संन्यास देनेकी इच्छा हो उसीसे ले लेता ।

२. एक आश्रमसे दूसरे आश्रममें क्रमानुसारे जामा ।

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

ज्यम् । यावज्जीवादिश्वतीनाम- | यावज्ञांवादिः विद्रद्युग्रुश्रुविषये श्रतानान- कृतार्थता । छान्दोग्ये विद्वदिपयत्वम् च केषांचिद् द्वादश-

खण्ड १.-

रात्रमग्निहोत्रं हुत्वा तत अध्वं परित्यागः अयते ।

यत्त्वनधिकृतानां पारिव्राज्य-मिति. तन, तेषां संस्थातस्य कर्मानधिकारि-पृथ्र रोव, "उत्सना-विषयत्वनिरासः

ग्निरनजिनको वाः इत्यादिश्रवणात् । सर्वस्मृतिषु चाविरोषेणाश्रमविकल्पः प्रसिद्धः समचयश्च ।

यत्त विदुषोऽर्थप्राप्तं व्युत्थान-खुत्यानविभि- मित्यशास्त्रार्थत्वे, विचारः गृहे वने वा

अध्यायं १

Ę

The

#### **ऐतरेयोपनिषद**

व्युत्थानस्यैवार्थ- | ऐसा कहना ठीक नहीं व्युत्थानके खनः प्राप्त होनेके fe कारण ही उसकी अन्यत्र [ यानी गृहस्थाश्रममें ] स्थिति नहीं हो सकती । अन्यत्र स्थितिको तो हमने कामना और कर्मसे प्रेरिन हो स वतलाया है; और उसके अभावको क ही व्युत्यान कहा है।

> स्वेच्छाचार तो अत्यन्त मुडका य विषय समझा गया है, इसलिये निद्वान्- ज्ञ के लिये वह अत्यन्त अप्राप्त है । तथा हि विद्वान्के लिये तो अत्यन्त भाररूप वि होनेके कारण शास्त्रोक्त कर्मकी भी २ अप्राप्ति समझी जाती है । फिर तु अत्यन्त अविवेकके कारण होनेवाले सं स्वेच्छाचारकी तो बात ही क्या है ? उन्माद अथवा तिमिररोगसे दूषित दष्टिद्वारा उपलब्ध हुई वस्तु उसके ( निवृत्त हो जानेपर भी वैसी ही श्च नहीं रहती; क्योंकि वह तो उन्माद स कारण ही अथवा तिमिरदृष्टिके वैसी प्रतीत होती है । अतः यह सिद्ध हुआ कि आत्मवेत्ताके लिये वि व्युत्थानको छोड़कर न तो स्वेच्छा- ति चार ही है और न कोई अन्य हा कर्तव्य ही शेष रहता है।

तदसतः श्राप्तत्वान्नान्यत्रावस्थानं स्वात् । कामकर्म-अन्यत्रावस्थानस्य प्रयुक्तत्वं ह्यवोचाम, तदभाव-च्युत्धानमिति च। मात्रं यथाकामित्वं तु विदुषोऽत्यन्त-मप्राप्तं अत्यन्तप्रढ-बिद्यो यथा-कामित्वनिषेधः विषयत्वेन।वगमात् । शास्त्रचोदितमपि कर्म तथा आत्मविदोऽप्राप्तं गुरुभारतयाव-किसतात्यन्ताविवेक-गम्यते । निमित्तं यथाकर्मित्वम् । न हि उन्मादतिमिरदृष्ट्युपलब्धं वस्तु तथेव तदपगमेऽपि स्रात् । उन्मादतिमिरदृष्टिनिमित्तत्वादेव तसादात्मविदो तस्य च्यु-1 त्थानव्यंतिरेकेण न यथाकामित्वं न चान्यत्कतेंच्यमित्येतत्सिद्धम् ।

30

### शाङ्करभाष्यार्थ

यत्-"विद्यां चाविद्यां च विदुपो जान यस्तद्वेदोभयर सह" कर्मसमुचया- (ई०उ०११) इति जुपपत्तिः न विद्यावतो विद्यया सहाविद्यापि वर्तते इत्ययमर्थः; कसाहिं एकसिन्पुरुषे एते एक-दैव न सह संबध्ये यातामित्यर्थः । यथा ग्रुक्तिकायां रजतशुक्तिका-ज्ञाने एकस पुरुषस । "दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च विद्येति ज्ञाता" ( क॰ उ॰ १। २ | ४) इति हि काठके | तसाल विद्यायां सत्यामविद्या-संभवोऽस्ति ।

खण्ड १ ]

"तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व" (तै० उ० ३ । २) इत्यादि-श्वतेः तप थ्रादि विद्योत्पत्ति-साधनं गुरूपासनादि च कर्म अविद्यात्मकत्वाद विद्योच्यते तेन विद्याग्रुत्पाद्य म्वत्युं काममतितर-ति । ततो निष्कामस्त्यक्तेषणो ब्रह्मविद्यया अम्रुतत्वमञ्जुत इत्ये-

तथा ऐसा जो कहा है कि "जो पुरुष विद्या और अत्रिद्या दोनोंको साथ-साथ जानता है'' वह इसलिये नहीं है कि विद्वानुमें विद्याके साथ अविद्या भी रहती है। तो फिर उसका क्या प्रयोजन है ? उसका तात्पर्य तो यही है कि एक ही पुरुषमें ये दोनों साथ-साथ नहीं रह सकते; जिस प्रकार कि सीपीमें एक पुरुषको [ एक ही समय ] चाँदी और सीपी दोनोंका ज्ञान नहीं हो सकता। कठोपनिषद्में भी कहा है--- "जो विद्या और अविद्या नामसे जानी जाती हैं वे परस्पर अत्यन्त विपरीत ( विरुद्ध खभाववाली ) हैं।" अतः विद्याके रहते हुए अविद्याका रहना किसी प्रकार सम्भव नहीं है।

38

"तपसे ब्रह्मको जाननेकी इच्छा कर" इत्यादि श्रुतिके अनुसार तप आदि विद्योत्पत्तिके साधन और गुरुकी उपासना आदि कर्म अविद्या-मय होनेके कारण 'अविद्या' कहे जाते हैं । उस अविद्यारूप कर्मसे विद्याको उत्पन्न करके वह म्रत्यु यानी कामनाको पार कर जाता है । तब वह निष्काम और एषणामुक्त पुरुष ब्रह्म-विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर लेता है---

## [ अध्याय ।

## वेतरेयोपनिपद्

इसी अर्थको प्रदर्शित करते हुए कहते हैं कि ''अविद्यासे मृत्युको पारक विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर लेता है"

"कर्म करते हुए ही सौ वर्षतक जीवित रहनेकी इच्छा करेंग झ गन्त्रद्वारा जो यह कहा गया था कि पुरुषकी सारी आयु कर्मसे ही व्यास ह उसका वह अविद्वान्से सम्बन्ध रखने वाटा है'-ऐसा वतलाकर खण्डन का दिया गया, क्योंकि अन्य प्रकार बेस होना असम्भव है तथा तुमने जे कहा था कि आगे कहा जानेवाल आत्मज्ञान भी पूर्वीक्त [ श्रुतिकथित] ज्ञानके दुख्य होनेके कारण कर्म अविरुद्ध ही है उस कथनको भं सविशेष और निर्विशेष आत्मविषक वतलाकर खण्डन कर चुके हैं औ आगेकी व्याख्यामें इसका दिग्दर्शन में करायेंगे । अब यहाँसे केवल निष्किः ब्रह्म और आत्माकी एकताका ज्ञा प्रदर्शित करनेके लिये आगेका फ्र आरम्भ किया जाता है----

Ç

तमर्थं दर्श्वयनाह—''अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतसञ्जुते" ( ई॰ उ॰ ११ ) इति । यत्तु पुरुषायुः सर्वं कर्मणेव "कुर्वन्नेवेह व्याप्तं उपसंहारः जिजीवि-कर्माण षेच्छत्र समाः ( ई० उ० २ ) इति तदविद्वद्विपयत्वेन परिहत-मितरथासंभवात् । यत्तु वक्ष्य-माणमपि पूर्वोक्ततुल्यत्वात्कर्म-णाविरुद्धमात्मज्ञानमिति, तत्स-विशेषनिविंशेषात्मतया प्रत्युक्तम्, उत्तरत्र व्याख्याने च दर्शयि-प्यामः । अतः केवलनिष्क्रिय-त्रह्यात्मकत्वविद्यादर्शनार्थमुत्तरो ग्रन्थ आरम्यते-

आत्माके ईक्षणपूर्वक सृष्टि

ॐ आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत् । नान्य व दिकचन मिषत् । स ईक्षत लोकान्तु सजा इति ॥ १। व

खण्ड १]

#### शाङ्करभाष्यार्थ

पहले यह [ जगत् ] एकमात्र आत्मा ही था, उसके सिवा और कोई सक्रिय वस्तु नहीं थी । उसने यह सोचा कि लोकोंकी रचना कर्र्ले ॥ १ ॥

आप्नोतेरत्तेरततेर्वा आत्मा परः सर्वज्ञः सर्वशक्तिरशनाया-दिसर्वसंसारधर्मवर्जितो नित्य-शुद्रवुद्रयुक्तसभावोऽजोऽजरो-ऽमरोऽमृतोऽभयोऽद्वयो वैः इद यदुक्तं नामरूपकर्मभेदभिन्नं जग-दात्मैत्रैकोऽग्रे जगतः सुष्टेः प्रागासीत् । किं नेदानीं स एवैकः ? न ) कथं तर्द्धासीदित्युच्यते ? यद्यपीदानीं स एवैकस्तथा-प्यस्ति विशेषः । प्रागुत्पत्तेरव्या-कृतनामरूपमेदमात्मभूतमात्मेक-शब्दप्रत्ययगोचरं जगदिदानी

[ब्याप्तिवोधक] 'आप्', [ भक्षणा-र्थक] 'अद्' अथवा [ सतत गमन-वोधक] 'अत्' धातुसे 'आत्मा' शब्द निष्गन्न हुआ है । यह जो नाम, रूप और कर्मके मेदसे विविध-रूप प्रतीत होनेत्राठा जगत कहा गया है वह पहले यानी संसारकी सृष्टिसे पूर्व सर्वश्रेष्ठ, स<sup>1</sup>इ, सर्वशक्तिमान, क्षुधा-पिपासा आदि सम्पूर्ण सांसारिक धर्मोंसे रहित, नित्य-शुद्ध-शुद्ध-मुक्तस्वमाव, अजन्मा, अजर, अमर, अमृत, अभय और अद्वयरूप आत्मा ही था ।

33

पूर्व०--क्या इस समय भी एक-मात्र वही नहीं है १

सिद्धान्ती--ऐसी वात नहीं है। पूर्व॰--तो फिर 'आसीत् ( था)' ऐसा क्यों कहा है १

अच्याय ।

## पेतरेयोपनिषद्

विषय था और इस समय नाम-रूपादि भेदके व्यक्त हो जानेसे वह अनेक शब्दोंकी प्रतीतिका विषय तथा एकमात्र 'आत्मा' शब्दकी प्रतीतिका विषय भी हो रहा है;

जिस प्रकार जलसे पृथक फेनके नाम और रूपकी अभिव्यक्ति होनेसे पूर्व फेन एक भात्र 'जल्ठ' शब्दकी प्रतीतिका ही विषय था; किन्तु जिस समय वह जलसे अलग नाम और रूप-के मेदसे व्यक्त हो जाता है उस समय वह फेन 'जल्ल' और 'फेन' इस प्रकार अनेक शब्दोंकी प्रतीतिका विषय तथा केवल 'जल्ल' इस एक शब्दकी प्रतीतिका विषय भी हो जाता है उसी प्रकार [ उपर्श्रक्त मेद भी समझना केहिये]।

व्याकृतनामरूपभेदत्वादनेकश-ब्दप्रत्ययगोचरमात्मैकशब्दप्रत्य-यगोचरं चेति विशेषः । सहिलात्पृथक्फेननाम-यथा रूपव्याकरणात्प्राक्सलिलैकशब्द-प्रत्ययगोचरमेव फेनम्, यदा सलिलात्पृथङ्नामरूपभेदेन व्या-कृतं भवति तदा सलिलं फेन चेत्यनेकशब्दप्रत्ययभाक्सलिल-मेवेति चैकशब्दप्रत्ययभाक्च फेनं भवति तद्वत् ।

38

नान्यर्तिकचन न किंचिदपि मिषन्निमिषद्व्यापारवदितरद्वा । यथा सांख्यानामनात्मपश्चपाति खतन्त्रं प्रधानं यथा च काणा दानामणवो न तद्वदिहान्य-दात्मनः किंचिदपि वस्तु विद्यते किं तर्हि १ आत्मैवैक आसीदित्य-भिप्रायः ।

#### राङ्किसाष्यार्थं

स सर्वज्ञस्वाभाव्याद आत्मा एक एव सन्नीक्षत । नचु प्रागु-त्पत्तेरकार्यकरणत्वात्कथमीक्षित-वान् । नायं दोषः; सर्वज्ञस्वाभा-व्यात् तथा च मन्त्रवर्णः— ''अपाणिपादो जवनो ग्रहीता" ( इवे० उ० ३ । १९ ) इत्यादिः । केनाभिप्रायेणेत्याह- लोकान् अम्भः प्रभृतीन् प्राणिकर्मफलोप-भोगस्थानभृतान्च सृजै सृजेऽह-मिति ॥ १ ॥

खण्ड १

सर्वज्ञखभाव होनेके कारण उस आत्माने अकेले होते हुए ही ईक्षण (चिन्तन) किया । यदि कहो कि वह जगत्की उत्पत्तिसे पूर्व कार्य और करणका अभाव रहते हुए भी उसने किस प्रकार ईक्षण किया ? तो यह कोई दोषकी वात नहीं है; क्योंकि वह आत्मा खमावसे ही सर्वज्ञ है। इस विषयमें ''हाथ-पाँववाला न होकर भी वेगवान और ग्रहण करनेवाला है'' इत्यादि मन्त्र-वर्ण भी है । उसने किस अभिप्रायसे ईक्षण किया १ इसपर श्रुति कहती है-'मैं प्राणियोंके कर्मफलोपभोगके आश्रयभूत अम्भ आदि लोकोंकी रचना कर्द्रं इस प्रकार ईक्षण किया ॥ १ ॥

स्रष्टिकम

एवमीक्षित्वा आलोच्य----

इस प्रकार ईक्षण यानी आळोचना तरके—

स इमाँछोकानस्टजत। अम्भो मरीचीर्मरमापोदोऽम्भः परेण दिवं द्यौ प्रतिष्ठान्तरिक्षं मरीचयः पृथिवी मरो या अधस्तात्ता आपः ॥ २ ॥

## पेतरेयोपनिषद

उसने अम्म, मरीचि, मर और आप-इन लोकोंकी रचना की। जो चुलोकसे परे है और खर्ग जिसकी प्रतिष्ठा है वह 'अम्भ' है, अन्तरिक्ष ( मुत्रळोंक ) 'मरीचि' है, पृथिवी 'मर-ळोक' है और जो [पृथिवी ] नीचे है वह 'आप' है ॥ २ ॥

आत्मेमाँछोकानसृजत स सृष्टवान् । यथेह बुंद्धिमांस्तक्षादि-रेवंभकारान्प्रासादादीन्सृज इति ईक्षित्वेक्षानन्तरं प्रासादादीन्सुज-ति तद्वत्।

38

नजु सोपादानस्तक्षादिः मा-सादादीन्सुजतीति युक्तं निरूपा-दानस्त्वात्मा लोकान् कथं सजति ?

नैष दोषः, सलिलफेनस्था-निरुपादानस्य नीये आत्मभूते आत्मनः सृष्टि\_ नामरूपे अञ्याकृते आत्मेकशब्दवाच्ये कर्तृत्वम् व्याकृतफेनस्थानीयस्य जगतः उपादानभूते संभवतः । तसादु

उस आत्माने इन छोकोंकी रचना की । जिस प्रकार इस लोकमें बुद्धिमान् शिल्पकार आदि भीं इस प्रकारके महल आदि वनाऊँ ऐसा विचार करके उस विचारके अनन्तर ही महल आदिकी रचना करते हैं उसी प्रकार [ उसने ईक्षण करके लि इन लोकादिकी रचना की ]।

अध्याय ।

2

f

10

1

Ŧ

q

20

अ

9,

त्र

31.

R

पर

R

शङ्का-शिल्पकारादि तो उन महल आदिकी उपादान सामग्री से युक्त होते हैं इसलिये वे महल आदिकी रचना करते हैं-रेसा कहना ठीक ही है, किन्तु उपादान ( सामग्री ) से रहित आत्मा किस प्रकार लोकोंकी रचना करता हैं १

समाधान-यह कोई दोष नहीं। है; क्योंकि जलमें [ व्यक्त न हुए ] फेनस्थानीय अव्याकृत नाम और रूप, जो आत्माखरूप और एकमात्र 'आत्मा' शब्दके ही वाच्य The state व्याकृत फेनखरूप जगत्के उपादान हो सकते हैं। अतः वह सर्वन्न

#### राङ्करभाष्यार्थं

खण्ड १

आत्मभूतनामरूपोपादानभूतः जगन्निर्मिमीत इत्य-सन्सर्वज्ञो विरुद्धम् ।

अथवा, यथा विज्ञानवान्सा-यावी निरुपादान आत्मानसेव आत्मान्तरत्वेनाकाशेन गच्छन्त-मित्र निर्मिमीते, तथा सर्वज्ञो देवः सर्वशक्तिर्महामाय आत्मान-मेवात्सान्तरत्वेन जगदुरूपेण नि-मिंमीत इति युक्ततरम् । एवं च सति कार्यकारणोभयासद्वाद्यादि-पक्षाञ्च न प्रसजन्ते सुनिरा-कृताश्च भवन्ति ।

कॉल्लोकानसजतेत्याह-

अञ्भो मरीचीर्मरमाप आत्नसृष्ट-लेकाख्यानम् इति । आकाशादि-क्रमेण अण्डमुत्पाद्याम्भःप्रभृतीन् लोकानसृजत । तत्राम्भःप्रभृतीन्

आत्मा अपने आत्मभूत नाम और रूपका उपादानखरूप होकर जगत-की रचना करता है-इसमें कोई विरोध नहीं है।

अयवा जिस प्रकार वुद्धियुक्त मायावी कोई उपादान न होनेपर भी खयं अपनेहीको अपने अन्यरूपसे आकाशमें चळता हुआ-सा वना लेता है उसी प्रकार वह सर्वशक्तिमान्, महामायावी, सर्वज्ञ देव अपनेहीको जगत्ररूप अपने अन्य खरूपसे रच लेता है-यह बहुत युक्तियुक्त ही है। ऐसा होनेपर कार्य और कारण-इन दोनोंको असत् वतलानेवालोंके असदाद आदि ] पक्षोंकी प्राप्ति नहीं होती और उनका पूर्णतया निरा-करण हो जाता है।

उसने किन लोकोंकी रचना की १ इसपर कहते हैं-अम्भ, मरीची, मर और आप आदिकी । उसने आकाशादि क्रमसे अण्डको उत्पन्न कर अम्भ आदि लोकोंकी रचना की । उन अम्भ आदि लोकों-की श्रुति खयं ही व्याख्या करती है।

अदः---- वह 'अम्भ' शब्द से कहा जानेवाला लोक है, जो युलोकसे सात्;सोऽम्भः शब्दवाच्यः, अम्भो- परे है; वह जल (मेर्घो )को धारण

खयमेव व्याचष्टे श्रुतिः । अदस्तदम्भः श्रब्दवाच्यो लोकः परेण दिवं द्युलोकात्परेण पर-

अध्याय

## **पेतरेयोपनिषद्**

करनेवाळा होनेसे 'अम्म' शब्द कहा जाता है। उस अम्मलोक्त दुलोक प्रतिष्ठा यानी आश्रय है युलोकसे नीचे जो अन्तरिक्ष है क मरीचिल्लोक है । वह एक होनेपर अनेकों स्थान मेदोंके कारण 'मरीचय बहुवचनरूपसे प्रयुत इस प्रकार हुआ है । अथवा किरणोंसे सम्बन्धि 'मरीचि' होनेके कारण वह क लाता है । पृथिवी 'मर' है; क्यों उसमें प्राणी मरते हैं। जो ले प्रथिवीसे नीचेकी ओर हैं वे 'आ कहलाते हैं; क्योंकि 'अप' হা िनीचेके लोकोंमें रहनेवाले प्राणिय द्वारा प्राप्य होनेके कारण प्राप्तिरू अर्थवाले ] 'आप्' धातुसे बना हुः है। यद्यपि सभी लोक पञ्चभूतम हैं तथापि आप ( जल ) अधिकता होनेके कारण ये अम्म,मरी मर और आप इन आप (जल) वा नामोंसे कहे जाते हैं ॥ २ ॥

भरणात् । द्यौः प्रतिष्ठाश्रयस्तस्या-म्भसो लोकस्य । द्युलोकाद्धता-दन्तरिक्षं यत्तन्मरीचयः ए-कोऽप्यनेकस्थानभेदत्वाद्वहुवच-नभाक्----मरीचय इति; मरीचि-भिर्वा रक्षिमभिःसम्बन्धात् । पृथिवी मरो म्रियन्तेऽसिन् भूतानीति । या अधस्तात् पृथिव्यास्ता आप उच्यन्ते;आप्नोतेः,लोकाः।यद्यपि पश्चभूतात्मकत्वं लोकानां तथा-प्यव्बाहुल्यादव्नासभिरेवास्भो

32

मरीचीर्मरमाप इत्युच्यन्ते ॥ २ ॥ नामोंसे कहे जाते हैं ॥ २ ॥ →→→→→→ पुरुषरूप लोकपालकी रचना सर्वप्राणिकर्मफलोपादानाधि- सम्पूर्ण प्राणियोंके कर्मफल् उपादानके अधिष्ठानमूत व छानमृतांथतुरो लोकान् सृष्ट्वा----स ईक्षतेमे नु लोका लोकपालान्नु सजा इति सोऽद्व एव पुरुषं समुद्धृत्यामूर्छयत् ॥ ३ ॥

उसने ईक्षण (विचार) किया कि—'ये लोक तो तैयार हो गये अब लोकपालोंकी रचना कर्डूं'—ऐसा सोचकर उसने जलमेंसे ही एक पुरुष निकालकर अवयवयुक्त किया || ३ ||

(फ्रें) उस ईश्वरने मिर मी ईक्षण ( विचार ) किया | मेरे रचे हुए ये अम्म आदि लोक बिना किसी रक्षकके नष्ट हो जायँगे | अतः इनकी रक्षाके लिये मैं लोकपार्लोकी— लोकोंकी रक्षा करनेवार्लोकी रचना कर्र्ले |

ऐसा सोच कर उसने जल्से— जल्प्रधान पश्चभूतोंसे अर्थात् जिनसे उसने अम्भ आदि लोकोंकी रचना की थी उन्होंसे पुरुष यानी शिर और हाथ आदिवाले पुरुषाकारको, जिस प्रकार कुम्हार पृथिवीसे मिद्दीका पिण्ड निकालता है, उसी प्रकार निकाल-कर मूर्छित किया अर्थात् अवयवोंकी योजना कर उसको वढ़ाया ॥ ३ ॥

स ईश्वरः पुनरेवेक्षत । इमे तु अम्भःप्रभृतयो मया सृष्टा लोकाः षरिपालयितृवर्जिता विनक्ष्येयुः, तस्मादेषां रक्षणार्थं लोकपालाँ-ल्लोकानां पालयितृन्तु सृजै सृजेऽहमिति ।

खण्ड १]

1

Ŕ

Ā

व

i Ħ

यः

युत

नेक

कः

यों

ले आ

হা

णेखं

सेरू

हुर

तम

ą

RÎ

丣

Ŕ

Ĩ

एवमीक्षित्वा सोऽद्भच एव अप्प्रधानेभ्य एव पञ्चभूतेभ्यो येभ्योऽम्भःप्रभृतीन्सृष्टवांस्तेभ्य एवेत्यर्थः । पुरुषं पुरुषाकारं शिरःपाण्यादिमन्तं सम्रुद्धत्य अद्भचः सम्रुपादाय मृत्पिण्डमिव कुलालः पृथिच्याः, अमूर्छयत् मूर्छितवान् संपिण्डितवान् साव-यवसंयोजनेनेत्यर्थः ॥ ३ ॥

इन्द्रियगोलक, इन्द्रिय और इन्द्रियाधिष्ठाता देवताओंकी उत्पत्ति तमभ्यतपत्तस्याभितप्तस्य मुखं निरभिद्यत यथाण्डं मुखाद्वाग्वाचोऽमिर्नासिके निरभिद्येतां नासिकाग्यां प्राणः प्राणाद्वायुरक्षिणी निरभिद्येतामक्षिम्यां चक्षुरुचक्षुष आदित्यः

+000+

### पेतरेयोपनिषद्

कणौं निरभिद्येतां कर्णाभ्यां श्रोत्रं श्रोत्रादिशस्त्वङ्निर भिद्यत त्वचो लोमानि लोमभ्य ओषधिवनस्पतयो हृद्यं निरभिद्यत हृदयान्मनो सनसरचन्द्रमा नाभिर्निरभिद्यत नाभ्यां अपानोऽपानान्मृत्युः शिश्नं निरभिद्यत शिक्षाद्रेतो रेतस आपः ॥ ४ ॥

उस विराट् पुरुषकें उद्देश्यसे ईश्वरने संकल्प किया । उस संकल्प किये पिण्डसे अण्डेके समान मुख उत्पन्न हुआ । मुखसे वाक् और वागिन्द्रियसे अग्नि उत्पन्न हुआ । [फिर ] नासिकारन्ध्र प्रकट हुए, नासिकारन्ध्रोंसे प्राण हुआ और प्राणसे वायु । [इसी प्रकार ] नेत्र प्रकट हुए तथा नेत्रोंसे चक्षु-इन्द्रिय और चक्षुसे आदित्य उत्पन्न हुआ । [फिर ] कान उत्पन्न हुए तथा कानोंसे श्रोत्रेन्द्रिय और श्रोत्रसे दिशाएँ प्रकट हुईँ। [ तदनन्तर ] त्वचा प्रकट हुई तथा त्वचासे लोम और लोमोंसे ओषधि एवं वनस्पतियाँ उत्पन्न हुईँ । [ इसी प्रकार ] हृदय उत्पन्न हुआ तथा इदयसे मन और मनसे चन्द्रमा प्रकट हुआ । [फिर ] नाभि उत्पन्न हुई तथा नामिसे अपान और अपानसे मृत्धुक्ती अभिव्यक्ति हुई । [ तदनन्तर ] शिश्न प्रकट हुआ तथा शिश्नसे रेतस् और रेतस्से आप उत्पन्न हुआ ॥ 8 ॥

उस पुरुषाकारपिण्डके उद्देश-से ईश्वरने तप किया । अर्थात् उसका अभिघ्यान यानी सङ्कल किया, जैसा कि ''जिसका ता ज्ञानमय है" इस श्रुतिसे सिद्ध होत है । उस अभितप्त-ईश्वरके सङ्कर्षरूप तपसे तपे हुए पिण्डका मुख प्रकट हुआ अर्थात् उसमें मुखाकार छिं इस प्रकार उत्पन्न हो गया जैसे कि पक्षीका अण्डा फट जाता है उग्

तं पिण्डं पुरुषविधयुद्दिञ्यास्य-तपत्। तदभिध्यानं संकल्पं क्रुतवा-नित्यर्थः, ''यस्य ज्ञानमयं तपः" (ग्रु० उ० १। १।९)इत्यादिश्रुतेः। तस्याभितप्तस्येश्वरसंकल्पेन तप-साभितप्तस्य पिण्डस्य ग्रुस्वं निर-भिद्यत ग्रुस्वाकारं ग्रुषिरमजायत यथा पक्षिणोऽण्डं निर्भिद्यत छिद्ररूप मुखसे वाक-इन्द्रिय उत्पन्न हुई और उस वाक्से वाणीका अधिष्ठाता लोकपाल अग्नि हुआ । इसी प्रकार नासिकारन्ध्र उत्पन्न हुए, उन नासिकारन्ध्रोंसे प्राण और प्राणसे वायु हुआ। इस प्रकार सभी जगह इन्द्रिय-गोलक, इन्द्रिय और उसके अधिष्ठाता देव-ये तीनों ही क्रमशः उत्पन्न हुए । दो नेत्र, दो कान और खचा -िये इन्द्रियस्थान हैं ], हृदय अन्तः करणका अधिष्ठान है और मन अन्तःकरण है। नामि सम्पूर्ण प्राणोंके वन्धनका स्थान है। अपान वायुयुक्त होनेके कारण पायु इन्द्रिय अपान कहलाती है; उससे उसकी अधिष्ठात्री देवता मृत्यु उत्पन हुई। जैसे कि अन्यत्र [ इन्द्रिय, इन्द्रियस्थान और देवता ] बतलाये गये हैं, उसी प्रकार प्रजननेन्द्रियका आश्रयस्थान शिक्ष उत्पन्न हुआ। उसमें रेत: इन्द्रिय है, जो रेतोविसर्ग (वीर्यत्याग) की हेतुभूत होनेसे रेतः ( वीर्य ) के सम्वन्धसे 'रेतस्' कही जाती है और रेतःसे आप (वीर्यके अधिष्ठाता जल्)का प्रादुर्भाव हुआ॥ ४॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतावैतरेयोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये प्रथमः खण्डः समाप्तः ॥ १ ॥

~900E~

शाङ्करभाष्यार्थ

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

૪ર

खण्ड १] तसानिर्भिना-एवस् न्मुखाद्वाकरणमिन्द्रियं निरवर्ततः तद्धिष्ठाताग्निस्ततो वाचो लोक-पालः । तथा नासिके निरभिद्ये-तास् । नासिकाभ्यां प्राणः: प्राणाद्वायुः, इति सर्वत्राधिष्ठानं करणं देवता च त्रयं क्रमेण निर्भिन्नमिति । अक्षिणी कणौँ त्वग् हृदयमन्तःकरणाधिष्ठानम्, मनोऽन्तःकरणम् । नाभिः सर्व-प्राणबन्धनस्थानम् ।अपानसंयुक्त-त्वाद्पान इति पाय्विन्द्रियमुच्यते। तसात् तसाधिष्ठात्री देवता मृत्युः । यथान्यत्र, तथा शिश्नं निरभिद्यत प्रजननेन्द्रियस्थानम्। इन्द्रियं रेतो रेतोविसर्गार्थत्वा-त्सह रेतसोच्यते । रेतस आप इति ॥ ४ ॥ 

Ų

4

ς,

杞

]

1

धि

था

Į

]

l

ŀ

Į

1

# द्वितीय खण्ड

देवताओंकी अच एवं आयतन-याचना

ता एता देवताः सृष्टा अस्मिन् महत्यर्णवे प्रापतंस्त-मञ्चानायापिपासाभ्यामन्ववार्जत् ता एनमब्रुवन्नायतनं नः प्रजानीहि यस्मिन् प्रतिष्ठिता अन्नमदामेति ॥ १ ॥

वे ये [इस प्रकार] रचे हुए [इन्द्रियाभिमानी] देवगण इस महासमुद्रमें पतित हो गये। उस (पिण्ड) को [परमात्माने] क्षुधापिपासासे संयुक्त कर दिया। तब उन इन्द्रियाभिमानी देवताओंने उससे कहा— हमारे छिये कोई आश्रयस्थान बतछाइये, जिसमें स्थित होकर हम अन्न मक्षण कर सकें॥ १॥

ता एता अग्न्यादयो देवता लोकपालत्वेन संकल्प्य सृष्टा ईश्वरेणासिन्संसारार्णवे संसार-सम्रद्रे महत्यविद्याकामकर्मप्रभव-दुःसोदके तीव्ररोगजराम्हत्यु-महाप्राहेऽनादावनन्तेऽपारे निरा-लम्बे विषयेन्द्रियजनितसुखलवञ्च-णविश्रामे पञ्चेन्द्रियार्थतृण्मारुत-

ईश्वरद्वारा छोकपाछरूपसे संकल करके रचे हुए वे ये अग्नि आदि देवगण इस अति महान् संसारार्णन —संसारसमुद्रमें [गिरे ], जो (संसार-समुद्र ) अविचा, कामना और कर्मसे उत्पन्न हुए दुःखरूप जल तथा तीव रोग, जरा और मृत्युरूप महाग्राहोंसे पूर्ण है, अनादि, अनन्त, अपार एवं निरालम्ब है, विषय और इन्द्रियोंके संयोगसे होनेवाला अणुमात्र सुख ही जिसकी क्षणिक विश्रान्तिका खरूग है, जिसमें पाँचों इन्द्रियोंकी विषय

मीक्षतीरे वत्यः । तसादग्न्यादिदेवताप्यय-लक्षणापि या गतिर्व्याख्याता ज्ञानकर्मसमुचयानुष्ठानफलभूता सापि नालं संसारदुःखोपश्रमाय, इत्ययं विवक्षितोऽथोंऽत्र । यत एवं तसादेवं विदित्वा परं त्रस आत्मात्मनः सर्वभूतानां च यो वक्ष्यमाणविशेषणः प्रकृतश्च जग-दुत्पत्तिस्थितिसंहारहेतुत्वेन स

खण्ड २] राङ्करभाष्यार्थ विश्वोभोत्थितानर्थशतमहोमौं म-वृष्णारू अनर्थर जहाँ म दव्क्वजिताक्रोशनोद्भूतमहारवे सत्यार्जवदानदयाहिंसाशमदम-धृत्याद्यात्मगुणपाथेयपूर्णज्ञानोड्रपे सत्सङ्गसर्वत्यागमार्गे मोक्षतीरे एतसिन्महत्यर्णवे प्रापतन्पतित-है—

H

से

2

q

Ì

तृष्णारूप पवनके विक्षोमसे उठी हुई अनर्थरूप सैकड़ों उत्ताछ तरक्तें हैं; जहाँ महारौरव आदि अनेकों नरकोंके 'हा हा' आदि कन्दन और चिछाहट-से वड़ा कोछाहरू मचा हुआ है, जिसमें सत्य, सरख्ता, दान, दया, अहिंसा, शम, दम और धैर्य आदि आत्माके गुणरूप पाथेयसे मरी हुई ज्ञानरूप नौका है, सत्सङ्ग और सर्वत्याग ही जिसमें [नौकाओंके आने-जानेका] मार्ग है तथा मोक्ष ही जिसका तीर है—ऐसे [संसाररूप] महासागरमें पतित हुए—गिरे |

अतः यहाँ यही अर्थ कहना इष्ट है कि ज्ञान और कर्मके समुचया-नुष्ठानकी फल्खरूपा जिस अग्नि आदि देवतामें ठीन होनारूप गतिकी [पूर्व अध्यायोंमें] व्याख्या की गयी वह भी सांसारिक दुःखकी है शान्तिके लिये पर्याप्त नहीं है। क्योंकि ऐसी वात है इसलिये [देवताल्यरूप गति संसारदुःखकी शान्तिका उपाय नहीं है ] ऐसा जानकर जो परब्रह्म अपना और सव प्राणियोंका आत्मा है, जिसके विशेषण आगे वतलाये जानेवाले हैं और संसारकी उत्पत्ति, स्थिति और संहारके कारणरूपसे जिसका यहाँ प्रकरण है उसे संसारके सम्पूर्ण 88

**पेतरेयोपनिषद** 

सर्वसंसारदुःखोपशमनाय वेदि-। तसात् "एष पन्था तव्यः एतत्कर्मेतद् व्रह्मेतत् सत्यम्"(ऐ० उ०२ 1 १ 1 १) यदेतत्पर-त्रसात्मज्ञानम् "नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय" (क्वे० उ० २ । ८, ६ । १५ ) इति सन्त्रवर्णात्। तं स्थानकरणदेवतोत्पत्ति-बीजभूतं पुरुषं प्रथमोत्पादितं पिण्डमात्मानमञ्चनायापिपासाभ्या-मन्ववार्जदनुगमितवान्संयोजित-वानित्यर्थः । तस्य कारणभूतस्या-श्चनायादिदोषत्रचात्तत्कार्यभूता-नामपि देवतानामञ्चनायादि-मत्त्वम् । तास्ततोऽश्रनायापि-पासाम्यां पीड्यमाना एनं पिता-महं स्रष्टारमन्नुवन्तुक्तवत्यः-आयतनमधिष्ठानं नोऽसम्यं प्र-जानीहि विधत्स्व । यसिनायतने प्रतिष्ठिताः समर्थाः सत्योऽत्र-मदाम अक्षयाम इति ॥ १ ॥ ·

दुःखोंकी शान्तिके छिये जानना चाहिये । अतः ''मोक्षप्राप्तिका और कोई मार्ग नहीं है'' इस श्रुतिके अनुसार यह जो परन्नसका आत्म-खरूपसे ज्ञान है ''यही मार्ग है, यही कर्म है, यही ब्रह्म है और यही सत्य है ।''

अध्याय ।

स्थांन (इन्द्रियगोलक), इन्द्रिय और इन्द्रियाभिमानी देवताओंकी उत्पत्तिके बीजभूत पुरुषरूपसे प्रथम उत्पन्न किये हुए उस पिण्ड अर्थात् आत्माको उसने क्षुधा और पिपासासे संयुक्त किया । उस कारणभूत पिण्डके क्षुधा आदि दोषोंसे युक्त होनेके कारण उसके कार्यभूत देवता आदि भी क्षुधा आदिसे युक्त हुए । तब क्षुधा-पिपासासे पीडित होकर उन्होंने उस जगद्रचयिता पितामहसे फहा—'हमारे लिये आयतन----आश्रयस्थानकी व्यवस्था करो, जिस अ(यतनमें प्रतिष्ठित होकर हम सामर्थ्यवान् हो अन्न भक्षण कर सर्कें ॥ १ ॥

ऐसा कहे जानेपर ईश्वर-

गो और अश्वशरीरकी उत्पत्ति तथा देवताओंद्वारा उनकी अस्वीक्वति

एवमुक्त ईश्वरः---

#### शाङ्करभाष्यार्थं

ताम्यो गामानयत्ता अब्रुवन्न वै नोऽयमलमिति । ताम्योऽश्वमानयत्ता अब्रुवन्न वै नोऽयमलमिति ॥ २ ॥ उन देवताओंके लिये गौ ले आया । वे बोले—'यह हमारे लिये वर्षाप्त नहीं है ।' [ फिर वह ] उनके लिये घोड़ा ले आया । बोले— 'यह भी हमारे लिये पर्याप्त नहीं हैं'॥ २ ॥

> उन देवताओंके छिये गौ---गौके आकारवाला पिण्ड पूर्ववत् उस जलसे निकालकर-अवयवोंकी योजनाद्वारा रचकर छाया अर्थात उसे उन देवताओंको दिखलांया। उस गौके समान आकारवाले प्राणीको देखकर वे पुनः बोले यह पिण्ड हमारे लिये अन्न भक्षण करनेके निमित्त आश्रय बनानेके लिये पर्याप्त नहीं है। 'अलम्' का अर्थ पर्याप्त है। अर्थात [ यह आश्रय ] भोजन करनेके योग्य नहीं है ।' गौका परित्याग कर देनेपर वह उनके लिये घोड़ा लाया । तव वे 'हमारे लिये यह भी पर्याप्त नहीं है' इस प्रकार प्र्ववत् कहने लगे ॥२॥

ताभ्यो देवताभ्यो गां गवा-इतिविधिष्टं पिण्डं ताभ्य एवा-द्भचः पूर्ववत्पिण्डं सम्रद्धत्य मूर्छ-यित्वानयदर्शितवान् । ताः पुन-र्गवाकृतिं दृष्ट्वाद्यवन् – न वै नो-ऽस्मदर्थमधिष्ठानायात्रमत्तुमयंपि-ण्डोऽरुं न वै । अरुं पर्याप्तः अत्तुं र योग्य इत्यर्थः । गवि प्रत्या-स्पाते ताभ्योऽश्वमानयत्ता अन्नु-रेन्न वै नोऽयमरुमिति पूर्ववत्॥२॥

बण्ड २ ]

मनुष्यग्नरीरकी उत्पत्ति और देवताओंद्वारा उसकी स्वीकृति सर्वप्रत्याख्याने— | इस प्रकार सबव्

| इस प्रकार सबका त्याग कर दिया जानेपर----

ताभ्यः पुरुषमानयत्ता अब्रुवन् सुकृतं बतेति । <sup>पु</sup>रुषो वाव सुकृतम् । ता अब्रवीद्यथायतनं प्रविशतेति ॥२॥

<u>पेतरेयोपनिषद</u>

वह उनके लिये पुरुष ले आया । वे बोले—'यह सुन्दर वना है, निश्चय पुरुष ही सुन्दर रचना है।' उन ( देवताओं ) से ईश्वरने कहा\_ ·अपने-अपने आयतन ( आश्रयस्थानों ) में प्रवेश कर जाओ' ॥ ३॥

> [ वह ] उनके लिये उनका योनिखरूप पुरुष ले आया । अफ्ने योनिभूत उस पुरुषको देखकर बे खेदरहित हो इस प्रकार बोले- 'यह अधिष्ठान सुन्दर बना है। अतः सम्पूर्ण पुण्यकर्मीका कारण होनेसे निश्चय पुरुष ही सुकृत है। अथवा खयं अपने-आप अपनी ही मायासे रचा होनेके कारण 'सकूत' ऐसा कहा जाता है।

> ईश्वरने यह समझकर कि इन्हें यह आश्रयस्थान प्रिय है, क्योंकि सभी अपनी योनिमें सन्तुष्ट रहा करते हैं, उन देवताओंसे कहा-'जिसका जो आयतन है उस अपनी सम्भाषणादि कियाके योग्य आयतन-में तुम सब प्रविष्ट हो जाओं ॥ श

ताभ्यः पुरुषमानयत्स्वयोनि-भूतम् । ताः स्वयोनिं प्ररुपं दृष्ट्वा अखिन्नाः सत्यः सुकृतं शोभनं कृतमिद्मधिष्ठानं बतेत्य-ब्रवन् । तसात्पुरुषो वात्र पुरुष एव सुकृतं सर्वपुण्यकर्महेतुत्वात् । खयं वा स्वेनैवात्मना खमायाभिः कृतत्वात्सुकृतमित्युच्यते ।

ता देवता ईश्वरोऽन्नवीदिष्ट-मासामिदमधिष्ठानमिति मत्वा. सर्वे हि खयोनिषु रमन्ते, अतो यथायतनं यस्य यद्वदनादिक्रिया-योग्यमायतनं तत्प्रविशतेति ॥ ३॥

## देवताओंका अपने-अपने आयतनोंमें प्रवेश

तथास्तिवत्यनुज्ञां प्रतिलम्ये-श्वरस्य नगर्यामिव बलाधिकृता-जाते हैं उसी प्रकार ]—

#### शाङ्करभाष्यार्थ

अग्निर्वाग्भूत्वा मुखं प्राविशद्वायुः प्राणो भूत्वा नासिके प्राविशदादित्यश्वक्षर्भुत्वाक्षिणी प्राविशदिशः श्रोत्रं कर्णौ प्राविशन्नोषधिवनस्पतयो लोमानि भूत्वा भूत्वा त्वचं प्राविशंश्चन्द्रमा मनो भूत्वा हृदयं प्राविशन्मृत्युरपानो अत्वा नाभिं प्राविशदापो रेतो भूत्वा शिइनं प्राविशन् ॥ ४॥

अग्निने वागिन्द्रिय होकर मुखमें प्रवेश किया, वायुने प्राण होकर प्रवेश किया, सूर्यने चक्षु-इन्द्रिय होकर नेत्रोंमें तासिका-रन्ध्रोंमें प्रवेश किया, दिशाओंनि श्रश्णेन्द्रिय होकर कानोंमें प्रवेश किया, ओषधि और वनस्पतियोंने लोम होकर त्वचामें प्रवेश किया, चन्द्रमाने मन होकर हृदयमें प्रवेश किया, मृत्युने अपान होकर नाभिमें प्रवेश किया तथा जलने वीर्य होकर लिङ्गमें प्रवेश किया ॥ ४ ॥

> वागिन्द्रियके अभिमानी अग्निने वाक होकर अपने कारणखरूप मुखमें प्रवेश किया। इसी प्रकार [इस प्रकार ] वायुने नासिकामें, सूर्यने नेत्रोंमें, दिशाओंने कानोंमें, ओषधि और वनस्पतियोंने त्वचामें, चन्द्रमाने हृदयमें, मृत्युने नाभिमें और जलने शिश्न ( लिङ्ग ) में प्रवेश किया ॥ ४ ॥

अग्निर्वागभिमानी वागेव। भूत्वा खां योनिं मुखं प्राविश-त्तथोक्तार्थमन्यत् । वायुर्नासिके औरोंका भी अर्थ समझना चाहिये । आदित्योऽक्षिणी दिशः कणौं ओषधिवनस्पनयस्त्वचं चन्द्रमा ह्दयं मृत्युर्नाभिमापः शिश्नं प्राविद्यन् ॥ ४ ॥

खण्ड २]

क्षधा और पिपासाका विभाग

४८ ऐतरेयोपनिषद् [अध्याय १
 तमञ्चानायापिपासे अबूतामावाभ्यामभिप्रजानीहीति।
 ते अब्बवीदेतास्वेव वां देवतास्वाभजाम्येतासु भागिन्यौ
 करोमीति । तस्माचस्यै कस्यै च देवतायै हविर्गृह्यते
 भागिन्यावेवास्यामञ्चानायापिपासे भवतः ॥ ५ ॥

उस ( ईश्वर) से क्षुया-पिपासाने कहा—'हमारे लिये आश्रयकी योजना कीजिये ।'तव [ उसने ] उनसे कहा—'तुम दोनोंको मैं इन देवताओंमें ही भाग दूँगा अर्थात् मैं तुम्हें इन्हींमें भागीदार करूँगा ।' अतः जिस किसी देवताके लिये हवि दी जाती है उस देवताकी हविमें ये भूख-प्यास भी भागीदार होती ही हैं ॥ ५ ॥

निरधिष्ठाने सत्यौ अञ्चनाया-पिपासे तमीक्ष्वरमब्रूताग्रुक्तवत्यौ । आवाभ्यामधिष्ठानमभिप्रजानीहि चिन्तय विधत्स्वेत्यर्थः । स ईश्वर एवग्रुक्तस्ते अञ्चनायापिपासे अब्रवीत् । न हि युवयोर्भावरूप-त्वाच्चेतनावद्वस्त्वनाश्रित्याचात्तृ-त्वं संभवति । तस्पादेतास्वेवा-ग्न्याद्यासुवां युवां देवतास्वध्या-त्माधिदेवतास्वाभजामि द्वत्ति-संविभागेनानुग्रह्लामि । एतासु

क्षुधा और पिपासाने आश्रयहीन होनेके कारण उस ईश्वरसे कहा— 'हमारे लिये अधिष्ठानका अभिप्रज्ञान— चिन्तन अर्थात् विधान करो।' ऐसा कहे जानेपर उस ईश्वरने उन क्षुधा-पिपासाओंसे कहा—'भावरूप होनेके कारण तुम दोनोंका किसी चेतन वस्तुको आश्रय किये विना अन्न भक्षण करना सम्भव नहीं है।अतः मैं इन अध्यात्म और अधिदैव अग्नि आदि देवताओंमें ही तुम दोनोंको आमा-जित करता हूँ अर्थात् तुम्हारी वृत्ति-का विभाग करके अनुगृहीत करता

#### शङ्करभाष्यार्थं

भागिन्यौ यद्देवत्यो यो भागो हविरादिलक्षणः स्याक्तसास्ते-नैव भागेन भागिन्यौ भागवत्यौ वां करोमीति । सृष्टचादावीश्वर एवं व्यदधाद्यसात्तसादिदानी-मपि यस्यै कस्यै च देवतायौ अर्थाय हविर्ग्रह्यते चरुपुरोडाज्ञा-दिलक्षणं भागिन्यावेव भागव-त्यावेवास्यां देवतायामज्ञनाया-पिपासे भवतः ॥ ५ ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतावैतरेयोपनिषद्भाष्ये प्रथमाध्याये द्वितीयः खण्डः समाप्तः ॥ २ ॥



CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

१ इ र

ततीय खण्ड

अन्नरचनाका विचार

स ईक्षतेमे नु लोकाश्च लोकपालाश्चान्नमेभ्यः सजा इति ॥ १ ॥

उस ( ईश्वर ) ने विचारा ये लेक और लोकपाल तो हो गये, अब इनके लिये अन्न रचूँ || १ ||

> उस ईश्वरने इस प्रकार ईक्षण किया-किस प्रकार ? [ सो बतलाते हैं-] मैंने इन लोक और लोकपालोंकी रचना तो कर दी और इन्हें क्षुधा-पिपासासे संयुक्त भी कर दिया । अतः अन्नके बिना इनकी स्थिति नहीं हो सकती; इसलिये इन लोकपालोंके लिये मैं अन्न रचूँ ।

इस प्रकार लोकमें ईखरों (समथों) की अपने लोगोंके जपर अनुग्रह एवं निग्रह करनेकी खतन्त्रता देखी जाती है। इसी प्रकार सर्वैश्वर होनेके कारण महेश्वर (परमेखर) की भी सबके प्रति निग्रह एवं अनुग्रहमें खतन्त्रता ही है॥ १॥

स एवमीश्वर ईक्षत, कथम् ? इमे नु लोकाश्व लोकपालाश्व मया सृष्टा अशनायापिपासाभ्यां च संयोजिताः, अतो नैषां स्थितिरन्नमन्तरेण। तसादन्नमेभ्यो लोकपालेभ्यः स्ट्रजै स्रूज इति।

500

42-rest

एवं हि लोके ईश्वराणामनुग्रहे निग्रहे च खातन्त्र्यं दृष्टं स्वेषु । तद्वन्महेश्वरस्थापि सर्वेश्चरत्वा-त्सर्वान्यति निग्रहानुग्रहेऽपि खातन्त्र्यमेव ॥ १ ॥

#### शाङ्करभाष्यार्थं

अन्नकी रचना

सोऽपोऽभ्यतपत्ताभ्योऽभितप्ताभ्यो मूर्तिरजायत । या वै सा मूर्तिरजायतान्नं वै तत्त् ॥ २ ॥

उसने आपों ( जलों ) को लक्ष्य करके तप किया । उन अभितप्त आपोंसे एक मूर्ति उत्पन्न हुई, यह जो मूर्ति उत्पन्न हुई वही अन्न है॥ २॥

> अन्न रचनेकी इच्छावाले उस ईश्वरने उन पूर्वोक्त जलोंको ही उद्देश्य करके तप किया। उन उपादानभूत अभितप्त जलोंसे ही धारण करनेमें समर्थ चराचरभूत घनरूप मूर्ति उत्पन्न हुई। यह जो मूर्ति उत्पन्न हुई वह मूर्तिरूप अन्न ही है॥ २॥

. 42

स ईश्वरोऽन्नं सिस्टक्षुस्ता एव रूवेंक्ता अप उद्दिश्याभ्यतपत् । तभ्योऽभितप्ताभ्य उपादान-म्र्ताभ्यो सूर्तिर्घनरूपं धारण-समर्थं चराचरलक्षणमजायतोत्प-नम् । अन्नं वै तन्मूर्तिरूपं या वै सा सूर्तिरजायत् ।। २ ।।

बण्ड 3

## अन्नका पलायन और उसके प्रहणका उद्योग

तदेनत्सृष्टं पराङत्यजिघांसत्तद्वाचाजिघृक्षत्तज्ञा-शक्नोद्वाचा ग्रहीतुम् । यद्वैनद्वाचाग्रहैष्यदभिव्याहृत्य हैवान्नमत्रप्स्यत् ॥ ३ ॥

[ लोकपालोंके आहारार्थ ] रचे गये उस इस अन्नने उनकी ओरसे हैंह फेरकर मागना चाहा । तव उस ( आदिपुरुष ) ने उसे वागिन्द्रिय-होरा प्रहण करना चाहा, किन्तु वह उसे वाणीसे प्रहण न कर सका । पदि वह इसे वाणीसे प्रहण कर लेता तो [ उससे परवर्ती पुरुष भी <sup>1</sup> अन्नको बोल्कर ही तृप्त हो जाया करते ॥ ३ ॥ CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eG

Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGadgawii Contra 1 Jangamawadi Math, Varana Acc. No. 5919

**पेतरेयोपनिषट** 

छोक और छोकपार्छोके निमित उनके सम्मुख निर्मित हुआ अन्नयह मानकर कि अन्न मक्षण करनेवाळातो मेरी मृत्यु है, उनकी ओरसे मुख मोड़कर, जिस प्रकार विळाव आदिके सामनेसे [ उसे अपनी मृत्यु समझकर ] चूहे आदि भागना चाहते हैं उसी प्रकार उन अन्न मक्षण करनेवाळोंका अतिक्रमण करके जानेकी इच्छा करने छगा; अर्थात् उसने उनके सामनेसे दौड़ना आरम्म कर दिया।

अध्याय ।

अन्नके उस अभिप्रायको जान-कर लोक और लोकपालोंके देह-इन्द्रियरूप संघात पिण्डने ਤਜ प्रथमोत्पन्न होनेके कारण अन्य अन्नभोक्ताओंको न देखकर उस अन्नको वाणी अर्थात् बोलनेकी कियासे प्रहण करना चाहा । किन्तु वह वदनकियासे उस अन्नको प्रहण करनेमें शक्त-समर्थ न हुआ। वह सबसे पहले उत्पन्न हुआ देह-धारी यदि इस अन्नको वाणीसे प्रहण कर लेता तो उसका कार्यभूत होनेके कारण सम्पूर्ण लोक अन्नको बोलकर ही तृप्त जाया हो यह है नहीं, करता । परन्त बात

तदेनदन्नं लोकलोकपालाना-मर्थेऽभिम्रखे सृष्टं तद्यथा मूष-कादिर्मार्जारादिगौचरे सन्मम सृत्युरन्नाद इति मत्वा परागञ्च-तीति पराङ् सदच्चॄनतीत्याजि-घांसदतिगन्तुमैच्छत् पलायितुं प्रारभतेत्यर्थः ।

1. P

42

तदन्नाभिप्रायं मत्वा स लोक-लोकपालसंघातः कार्यकरण-दक्षणः पिण्डः प्रथमजत्वाद अन्यांश्वान्नादानपञ्यंस्तदन्नं वाचा वदनव्यापारेणाजिघृक्षद् ग्रहीतुमैच्छत् । तदन्नं नाशक्रोन्न समर्थोऽभवद्वाचा वदन क्रियया ग्रहीतुमुपादातुम् । स प्रथमजः शरीरी यद्यदि हैनद्वाचाग्रहैष्यद्गृहीतवान्स्याद-नं सर्वोऽपि लोकस्तत्कार्यभूतत्वा-दभिव्याहृत्य हैवान्नमत्रप्यत्त-प्तोऽभविष्यत, चेंतदांस्त, न

53 যান্ধেমান্যার্থ 43 ग्रहीतुमि- | अतः हमें जान पड़ता है कि वह तो नाशकनोद्वाचा पूर्वोत्पन विराट् पुरुष भी उसे वाणीसे E तो गाच्छामः पूर्वजोऽपि ॥ ३ ॥ प्रहण करनेमें समर्थ नहीं हुआ था॥३॥ ৰ के आगेका प्रसंग भी इसीके समान | समानमुत्तरम्-ती तत्प्राणेनाजिघृक्षत्तन्नाशक्नोत्प्राणेन ग्रहीतुं hT स Ŋ हैनत्प्राणेनाग्रहेष्यदभिप्राप्य हैवान्नमत्रप्स्यत् ॥ ४ ॥ ħ

फिर उसने इसे प्राणसे प्रहण करना चाहा; किन्तु इसे प्राणसे ण करनेमें समर्थ न हुआ । यदि वह इसे प्राणसे ग्रहण कर लेता तो - स समय भी पुरुष ] अन्नके उद्देश्यसे प्राणक्रिया करके तृप्त हो 11811

1

तचक्षुषाजिघृक्षत्तन्नाशक्नोचक्षुषा प्रहीतुं स यद्यैन-रुषाग्रहैष्यद् दृष्ट्वा हैवान्नमत्रप्स्यत् ॥ ५ ॥

उसने इसे नेत्रसे प्रहण करना चाहा; परन्तु नेत्रसे प्रहण करनेमें में न हुआ । यदि वह इसे नेत्रसे ग्रहण कर लेता तो [ इस समय भी अन्नको देखकर ही तृप्त हो जाया करता ॥ ५ ॥

तच्छोत्रेणाजिघृक्षत्तन्नाशक्नोच्छोत्रेण प्रहीतुं स दनच्छोत्रेणाग्रहैष्यच्छुत्वा हैवान्नमत्रप्सव् ॥ ६ ॥

उसने इसे श्रोत्रसे प्रहण करना चाहा; किन्तु वह श्रोत्रसे प्रहण न सका । यदि वह इसे श्रोत्रसे प्रहण कर लेता तो [ इस समय भी ] अन्नको सुनकर ही तृप्त हो जाता ॥ ६ CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

[ अध्याय १

तत्त्वचाजिघृक्षत्तन्नाशक्नोत्त्वचा ग्रहीतुं स यहै. नत्त्वचाग्रहैष्यत्स्पृष्ट्वा हैवान्नमत्रप्स्यत् ॥ ७ ॥

पेतरेयोपनिषट

48

6 4

उसने इसे त्वचासे प्रहण करना चाहा; किन्तु वह त्वचासे प्रहण न कर सका । यदि वह इसे त्वचासे प्रहण कर लेता तो [ इस समय भ पुरुष ] अन्नको स्पर्श करके तृप्त हो जाया करता ॥ ७ ॥

तन्मनसाजिघृक्षत्तन्नाशक्नोन्मनसा ग्रहीतुं स यद्वै नन्मनसाग्रहैष्यद्वचात्वा हैवान्नमत्रप्स्यत् ॥ ८॥

उसने इसे मनसे प्रहण करना चाहा; किन्तु वह मनसे प्रहण क कर सका । यदि वह इसे मनसे प्रहण कर लेता तो [ इस समय भी पुरुष अन्नका घ्यान करके ही तृप्त हो जाया करता ॥ ८ ॥

तच्छिश्नेनाजिघृक्षत्तन्नाशक्नोच्छिश्ने न ग्रहीतुं स यद्वैनच्छिश्नेनाग्रहैष्यद्विसृज्य हैवान्नमत्रप्स्यत्॥ ९॥

उसने इसे शिश्न ( छिङ्ग) से प्रहण करना चाहा; परन्तु क शिश्नसे प्रहण करनेमें समर्थ न हुआ । यदि वह इसे शिश्नसे प्रहण क लेता तो [ इस समय भी पुरुष ] अन्नका विसर्जन करके ही तुप्त ह जाता ॥ ९

## अपानदारा अन्नमहण

तदपानेनाजिघृक्षत्तदावयत् सैषोऽन्नस्य ग्रहो यदा · युरन्नायुर्वा एष यद्वायुः ॥ १० ॥

फिर उसने इसे अपानसे प्रहण करना चाहा और इसे प्रहण क छिया । वह यह [अपान ] ही अनना प्रह (प्रहण करनेवाछा) जो वायु अन्नायु (अन्नद्वारा जीवन धारण करनेवाछा) प्रसिद्ध है वह [अपान ] वायु ही है ॥ १०॥ CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

#### शाङ्करभाष्यार्थ

2 तत्प्राणेन तचक्षुषा तच्छ्रोत्रेण तत्त्वचा तन्मनसा तच्छिञ्नेन तेन तेन करणव्यापारेणान्नं gu भ ग्रहीतुमशक्तुवन्पश्चाद्पानेन वायुना मुखच्छिद्रेण तदन्नमजि-हे इक्षत् । तदावयत्तदन्नमेवं जग्राह आश्वितवान् । तेन स एषोऽपान-वायुरनस्य ग्रहोऽनग्राहक इत्ये-ब तत् । यद्वायुर्यो वायुरनायुः अन्नबन्धनोऽन्नजीवनो वै प्रसिद्धः स एष यो वायुः ॥ ४-१०॥ ही है ॥ ४-१०॥

खण्ड ३ ]

AR

R

न

[ इसी प्रकार उसने ] उस अन्न-को प्राणसे, नेत्रसे, श्रोत्रसे, त्वचासे, मनसे, शिश्नसे एवं भिन्न-भिन्न इन्द्रियोंके व्यापारसे ग्रहण करनेमें असमर्थ होकर अन्तमें उसे मुखके छिदद्वारा अपानवायुसे प्रहण करनेकी इच्छा की । तब उसे ग्रहण कर लिया;अर्थात् इस प्रकार इस अन्नको भक्षण कर लिया । उसी कारणसे ৰह यह अपानवायु **अन्नका** प्रह अर्थात् अन्न प्रहण करनेवाला है। जो वायु अन्नायु-अनरूप बन्धन-वाला अर्थात् अन्नरूप जीवनवाला प्रसिद्ध है वह यह [ अपान ] वायु

## परमात्माका शरीरप्रवेशसम्बन्धी विचार

स ईक्षत कथं न्विदं महते स्यादिति स ईक्षत कतरेण प्रपद्या इति । स ईक्षत यदि वाचाभिव्याहृतं यदि प्राणेनाभिप्राणितं यदि चक्षुषा दृष्टं यदि श्रोत्रेण श्रुतं यदि त्वचा स्पृष्टं यदि मनसा ध्यातं यद्यपानेनाम्यपानितं यदि शिश्नेन विसृष्टमथ कोऽहमिति ॥ ११ ॥

उस परमेश्वरने विचार किया 'यह ( पिण्ड ) मेरे बिना कैसे रहेगा ? वह सोचने छगा 'मैं किस मार्गसे [ इसमें ] प्रवेश करूँ ?' उसने विचारा, ध्यदि [ मेरे बिना ] वाणीसे बोळ लिया जाय, यदि प्राणसे प्राणन-क्रिया कर छी जाय, यदि नेत्रेन्द्रियसे देख लिया जाय, यदि कानसे छुना जा

सके, यदि त्वचासे स्पर्श कर लिया जाय, यदि मनसे चिन्तन कर लिया जाय, यदि अपानसे मक्षण कर लिया जाय और यदि शिश्नसे विसर्जन किया जा सके तो मैं कौन रहा ? [ अर्थात् यदि मेरे बिना ये सब इन्द्रियोंके व्यापार हो जाते तो मेरा तो कोई प्रयोजन ही न था; तात्पर्य यह कि राजाकी प्रेरणाके बिना नगरके कार्योंके समान मेरी प्रेरणाके बिना इनका होना असम्भव है ]' || ११ ||

> उस परमात्माने नगर, नगरनिवासी और उनके रक्षक [ राजकर्मचारी आदि ] के नियुक्तिके समान अन्नरूप निमित्तवाली लोक और लोकपालेंके संघातकी स्थिति कर नगरके स्वामीके समान विचार किया--- 'कथं तु' यानी किस प्रकारसे---इस प्रकार वितर्क करते हुए [ उसने सोचा ] यह जो आगे बतलाया जानेवाला कार्य ( भूत ) और करणों ( इन्द्रियों ) के संघातका कार्य ( व्यापार ) है वह परार्थ ( दूसरेके लिये ) होनेके कारण मेरे सिवा अर्थात् पुरके खामी-रूप मेरे बिना कैसे होगा ? जिस प्रकार अपने स्वामीके लिये प्रयुक्त पुरवासी और बन्दीजन आदिकी बढि (कर) एवं स्तुति आदि स्वामीके बिना अर्थात् स्वामीके अमावमें निर्थंक ही है उसी प्रकार [ मेरे विना भी] यह जो वाणीसे बोळना आदि है अर्थात् केवल वाग्व्यापारादि है वह निरर्थक ही होगा यानी किसी प्रकार न हो सकेगा।

J

I

R

अध्याय १

स एवं लोकलोकपालसंघात-स्थितिमन्ननिमित्तां कृत्वा पुर-ंपौरतत्पालयिंत स्थितिसमां स्वा-मीव ईक्षत-कथं नु केन प्रका-रेणोति वितर्कयन्निदं महते माम-पुरस्वामिनम्, न्तरेण यदिदं कार्यकरणसंघातकार्यं वक्ष्यमाणं कथं जु खलु मामन्तरेणं स्यात्प-रार्थं सत् । यदि वाचाभिच्या-हृतमित्यादि केवलसेव वाग्व्य-वहरणादि तनिरर्थकं न कथंचन भवेद्धलिस्तुत्यादिवतुः पोंर-वन्द्यादिभिः प्रयुज्यमानं खाम्यर्थ सत्तत्स्वामिनमन्तरेणासत्येव स्वा-मिनि तद्वत् ।

राङ्करभाष्यार्थ

अतः नगरके (अधिष्ठाता) राजाके समान इस देहरूप संघातके परम प्रमु और अधिष्ठाता मुझे भी इसके पाप-पुण्यके फल्लके साक्षी और भोक्ता-रूपसे स्थित होना चाहिये। यदि इस देहेन्द्रियसंघातका कार्य परार्थ (दूसरेके लिये) है और वह पुरस्तामी-के त्रिना पुर और पुरवासियोंके कार्य-के समान मुझ परार्थी अपने चेतन रक्षकके विना हो सकता है तो मैं क्या रहा ? अर्थात् किस सरूपवाळा अथवा किसका स्तामी रहा ?

419

जिस प्रकार राजा नगरमें प्रवेश-कर वहाँके अधिकारी पुरुषोंके कार्य-अकार्यादिका निरीक्षण करता है उसी प्रकार यदि मैं भी इस भूत और इन्द्रियोंके संघातमें प्रवेश करके वाणी आदिके उच्चारणादि फल्ज्को प्रहण न करूँगा तो कोई भी मुझे 'यह सत् है और ऐसे खरूपताला है' ऐसा अधिगम—विचार नहीं कर सकेगा । इसके विपरीत अवस्थामें ही मैं इस प्रकार जाना जा सकता हूँ कि जिस प्रकार स्तम्म और भित्ति आदिसे मिल्रकर बने हुए मन्दिर आदि संघात अपने अवयवोंके सहित किसी अन्य असंहत वस्तुके लिये

बण्ड ३ ] तसान्मया परेण खामिना-धिष्ठात्रा कृताकृतफलसाक्षिभृतेन भवितव्यं पुरस्येव भोक्त्रा राज्ञा । यदि नामैतत्संहतकार्यस्य परार्थत्वं परार्थिनं मां चेतनमन्त-रेण भवेत्पुरपौरकार्यमिव तत्स्वा-मिनम्, अथ कोऽहं किंखरूपः कस वा स्वामी ? यद्यहं कार्यकरणसंघातमनु-प्रविश्य वागाद्यभिव्याहृतादिफलं नोपलमेय राजेव पुरमाविच्या-धिकृतपुरुषकृताकृतावेक्षणम्; न कश्चिन्मामयं सन्नेवंरूपत्रचेत्यधि-गच्छेद्विचारयेत् । विपर्यये तु गोऽयं वागाद्यभिव्याहृतादीद-मिति वेद, स सन्वेदनरूपश्चे-खधिगन्तन्योऽहं साम्; यदर्थ- |

ì

## <u>चेतरेयोपनिषद्</u>

होते हैं उसी प्रकार जिसके लिये इस संघातरूप वाणी आदिके उच्चारणादि व्यापार हैं और जो इन वाणी आदिके उच्चारणादिको 'इदम् इस प्रकार जानता है वह मैं सत् और चेतनखरूप हूँ।

अध्याय १

इस प्रकार विचारकर [ उसने सोचा ] अतः मैं किस द्वारसे प्रवेश करूँ १ इस संवातमें प्रवेश करनेके दो मार्ग हैं—-पदाम्र और मूर्धा । इन्होंसे मैं किस मार्गसे इस कार्य-करणके संवातरूप पुरमें प्रवेश करूँ १ ॥ ११ ॥

मिदं संहतानां वागादीनामभि-व्याहतादि, यथा स्तम्भकुण्डचा-दीनां प्रासादादिसंहतानां स्ताव-यवैरसंहतपरार्थत्वं तद्वदिति ।

42

एवमीक्षित्वातः कतरेण प्रपद्या इति । प्रपदं च मूर्धा चास्य संघातस्य प्रवेशमार्गौ । अनयोः कतरेण मार्गेणेदं कार्यकरण-संघातलक्षणं पुरं प्रपद्ये प्रपद्ये-येति ॥ ११ ॥

एवमीक्षित्वा न

कृतस प्रवेशमार्गेण प्रपदाम्या-

मधः प्रपद्ये । किं तर्हि पारि-

रोष्यादस मुर्धानं विदार्य प्रपद्ये-

यमिति लोक इवेक्षितकारी-

भृत्यस प्राणस मम

## परमात्माका मूर्ऊद्वारसे शरीरप्रवेश

तावन्मदु-

सर्वार्थाध-

इस प्रकार विचारकर परमेश्वरने निश्चय किया— भैं सम्पूर्ण कार्योंके अधिकारी अपने सेवक प्राणके प्रवेश-मार्ग निम्नदेशीय चरणाप्रोंसे तो प्रवेश करूँगा नहीं । तो फिर किससे करूँगा ? अतः पदाप्रको त्याग कर बचे हुए मूर्धाको ही विदीर्ण करके प्रवेश करूँगा । इस प्रकार सोच-समझकर काम करनेवाले लोगों-के समान—

स एतमेव सीमानं विदायेंतया द्वारा प्रापचत। सैष विद्वतिर्नाम द्वास्तदेतन्नान्दनम् । तस्य त्रय आवसथा-

| खण्ड ३ | ]         | शाङ्करभाष्यार्थं ५९     |
|--------|-----------|-------------------------|
| 00     |           |                         |
| स्तयः  | स्वप्नाः, | अयमावसथोऽयमावसथोऽयमावसथ |
| इति ॥  | १२॥       |                         |

वह इस सीमा (मूर्द्रा) को ही विदीर्णकर इसीके द्वारा प्रवेश कर गया। वह यह द्वार 'विदति' नामवाला है; यह नान्दन (आनन्द) है। यह आवसथ [नेत्र,] यह आवसथ [कण्ठ]। यह आवसथ [हृदय] इस प्रकार इसके तीन आवसथ (वासस्थान) और तीन खप्न हैं॥ १२॥

> वह सृष्टिकर्ता ईश्वर इस मूर्ध-सीमाको ही, जिसका क्लेशोंका विमाग ही अवसान है, विदीर्ण कर अर्थात् उसमें छिद्र कर उसीके द्वारा—उस मार्गसे ही इस लोक अर्थात् भूत और इन्द्रियोंके संघातमें प्रवेश कर गया । वही प्रसिद्ध द्वार है; क्योंकि शिरमें तैल आदि धारण करते समय मीतर उसके रसादिका अनुमव होता है । विदीर्ण किया जानेके कारण वह द्वार 'विद्वति' अर्थात् विद्वति नाम-से प्रसिद्ध है ।

> इससे भिन्न जो श्रोत्रादि द्वार हैं वे मृत्यादिरूप साधारण मार्ग होनेके कारण समृद्ध अर्थात् आनन्दके हेतु नहीं हैं । किन्तु यह मार्ग तो केवछ परमेश्वरका ही है । अतः यह नान्दन (आनन्दप्रद) है। नन्दनको ही यहाँ नान्दन कहा है ।

स स्नष्टेश्वर एतमेव मूर्धसी-मानं केशविभागावसानं विदार्य-च्छिद्रीकृत्वेतया द्वारा मार्गेणेमं लोकं कार्यकरणसंघातं प्रापद्यत प्रविवेश । सेयं हि प्रसिद्धा द्वाः मुर्षिन तैलादिधारणकाले अन्त-सन्द्रसादिसंवेदनात् सैषा विद्यतिर्विदारितत्वाद्विद्यतिर्नाम प्रसिद्धा द्वाः । इतराणि तु श्रोत्रादिद्वाराणि भूत्यादिस्थानीयसाधारणमार्ग-.त्वान्न समृद्धीनि नानन्दहेतूनि । ह्दं तु द्वारं परमेश्वरस्यैव केवल-स्येति तदेतनान्दनं नन्दनमेव

| ६० ऐतरे                                                   | पोपनिषद् [ अध्याय १                                                                  |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| नान्दनमिति दैर्घ्यं छान्दसम्                              | 'नान्दनम्' इस पद [ के नकार ] में                                                     |
| नन्दत्यनेन द्वारेण गत्वा पर-                              | दीर्घता वैदिक प्रक्रियाके अनुसार है।<br>तात्पर्य यह है कि इस मार्गसे जाकर            |
| सिन्ब्रह्मणीति ।                                          | पुरुष परव्रह्ममें आनन्द प्राप्त करने<br>लगता है ।                                    |
| तस्यैवं सृष्ट्वा प्रविष्टस जीवे-                          |                                                                                      |
| नात्मना राज्ञ इव पुरं त्रय                                | इस प्रकार रचना करके उसमें                                                            |
| आवसथाः । जागरितकाल                                        | जीवरूपसे प्रवेश करनेवाले उस<br>ईश्वरके तीन आवसथ हैं—(१)                              |
| हन्द्रियस्थानं दक्षिणं चक्षुः, खप्न-                      | जाग्रत् काल्लमें इन्द्रियोंका स्थान                                                  |
| गलेऽन्तर्मनः, सुषुप्तिकाले                                | दक्षिण नेत्र, ( २ ) खप्नकाल्में<br>मनके भीतर और ( ३ ) सुषुतिमें                      |
| द्रियाकाश इत्येतत् । वक्ष्यमाणा                           | हृदयाकाराके अंदर । अथवा आगे                                                          |
| ॥ त्रय आवसथाः; पितृशरीरं<br>॥तृगर्भाशयः स्वं च शरीरमिति । | बतल्लाये जानेवाले पितृदेह, मातृ-<br>गर्माशय और अपना ही शरीर—ये<br>ही तीन आत्रसथ हैं। |
| त्रयः खप्ना जाग्रत्खप्नसुषु-                              | तथा जाग्रत्, खप्न और सुषुप्तिं                                                       |
| and the second second second second                       | नामक तीन खप्न हैं। यदि कहो                                                           |
| याख्याः । नतु जागरितं                                     | कि प्रबोधरूप होनेके कारण जाग्रत्                                                     |
|                                                           |                                                                                      |

पत्याख्याः । नतु जागरितं प्रबोधरूपत्वान्न खप्नः; नैवम्, खप्न एव । कथम् १ परमार्थ-खात्मप्रबोधाभावात्स्वप्नवदसद्व-स्तुदर्शनाच्च । अयमेवावसथश्वस्नु-देक्षिणं प्रथमः, मनोऽन्तरं द्वितीयः, हृदयाकाशस्तृतीयः ।

3

NOT .

च

·he

च

Ħ

तथा जाग्नत्, खप्न और मुषुप्ति नामक तीन खप्न हैं । यदि कहो कि प्रबोधरूप होनेके कारण जाग्नत् खप्न नहीं है, तो ऐसी बात नहीं है; वह मी खप्न ही है । किस प्रकार ? क्योंकि उस समय परमार्थ आत्मखरूपके बोधका अमाव होता है और खप्नके समान असत् वस्तुएँ दिखलायी दिया करती हैं । [ उन आवसयोंमें ] यह दक्षिण नेत्र ही प्रथम है, मनका अन्तर्भाग द्वितीय है और हृदयाकाश तृतीय है ।

2

f

अयमावसथ इत्युक्तानुकीर्त-नमेव । तेषु ह्ययमावसथेषु पर्याये-णात्मभावेन वर्त्तमानोऽविद्यया दीर्घकालं गाढप्रसुप्तः खाभावि-क्या न प्रबुध्यतेऽनेकश्वतसहस्रा नर्थसंनिपातजदुःखम्रद्गराभिधा-तानुभवैरपि ॥ १२ ॥

बण्ड ३]

अयमावसथः [ ऐसा जो तीन वार कहा गया है ] यह प्र्वकथित-का ही अनुकीर्तन है । उन आवसथोंमें क्रमशः आत्ममावसे रहनेवाला यह जीव दीर्धकाळतक खामाविक अविद्यासे गाढ़ निद्रामें सोता रहता है और अनेकों शत-सहम्र अनथोंकी प्राप्तिसे होनेवाले दु:खरूप मुद्ररोंके आधातके अनुमव-से भी नहीं जागता ॥ १२ ॥

53

जीवका मोह और उसकी निवृत्ति

शाङ्करभाष्यार्थं

स जातो भूतान्यभिव्यैख्यत् किमिहान्यं वावदिष-दिति । स एतमेव पुरुषं ब्रह्म ततममपश्यत् । इदम-दर्शमिती ३ ॥ १३ ॥

[ इस प्रकार शरीरमें प्रवेश करके जीवरूपसे ] उत्पन्न हुए उस परमेश्वरने भूतोंको [ तादात्म्यमावसे ] प्रहण किया । और [ गुरुकृपासे बोध होनेपर ] 'यहाँ [ मेरे सिवा ] अन्य कौन है' ऐसा कहा । और मैंने इसे ( अपने आत्मखरूपको ) देख लिया है इस प्रकार उसने इस पुरुषको ही पूर्णतम ब्रह्मरूपसे देखा ॥ १३ ॥

स जातः श्वरीरे प्रविष्टो जी-

गत्मना भूतान्यभिव्यैख्यद्व्या-

करोत् । स कदाचित्परमकारू-णिकेनाचार्येणात्मज्ञानुप्रबोधकु-

उसने उत्पन्न होकर—जीवभावसे शरीरमें प्रविष्ट होकर भूतोंको व्याकृत किया [ अर्थात् उन्हें तादात्म्यरूपसे प्रहण किया ] | फिर किसी समय परम कारुणिक आचार्य-के द्वारा अपने कर्णमूत्र्रमें—जिसका शब्द आत्मज्ञानका दढ्बोध कराने-

## पेतरेयोपनिषद्

वाळा है ऐसी-वेदान्तवाक्यरूप महा-मेरीके बजाये जानेपर उसने, जिस-का सृष्टि आदिके कर्तृत्वरूपसे प्रकाण चला हुआ है उस पुरुष-[ शरीर-रूप ] पुरमें शयन करनेवाले आत्मा-को ततम-इसमें एक तकारका लेप हुआ है । अतः तततम-व्याप्ततम अर्थात् आकाशके समान परिपूर्ण महान् ब्रह्मरूपसे जाना-साक्षात्कार किया। किस प्रकार साक्षाकार किया [ सो बतलाते हैं-] 'अहो! मैंने अपने आत्माके खरूपको ही इस ब्रह्मरूपसे देखा हैंग इस प्रकार। यहाँ 'इति' पदमें जो प्लत उचाएग है वह विचार प्रदर्शित करनेके लिये है॥ १२॥

ि अध्याय

च्छब्दिकायां वेदान्तमहावाक्य-मेर्यां तत्कर्णमूले ताड्यमानाया-मेतमेव सृष्ट्यादिकर्तृत्वेन प्रकृतं पुरुषं पुरि शयानमात्मानं त्रहा बृहत्ततमं तकारेणैकेन छुप्तेन तततमं व्याप्ततमं परिपूर्णमाका-शवत्प्रत्यबुध्यतापत्र्यत् । कथम् १ इदं ब्रह्म ममात्मनः खरूंपमद्र्श दृष्टवानसि, अहो इति, विचार-णार्था प्छतिः पूर्वम् ॥ १३ ॥

\$2

'इन्द्र' शब्दकी व्युत्पत्ति

त्येव यत्साक्षाद-क्योंकि जो [ंजीवरूपसे ] सबके भीतर रहनेवाळा व्रह्म 'इदम् (यह)' इस प्रकार साक्षात् अपरोक्षरूपसे स्थित है उसे परोक्षरूपसे देखा था-

यसादिदमित्येव यत्साक्षाद-परोक्षाद्रज्ञ सर्वान्तरमपञ्चत् परोक्षेण—

तस्मादिदन्द्रो नामेदन्द्रो ह वै नाम । तमिदन्द्रं सन्तमिन्द्र इत्याचक्षते परोक्षेण । परोक्षप्रिया इव हि देवाः परोक्षप्रिया इव हि देवाः ॥ १४ ॥

इसन्निये उसका नाम 'इदन्द्र' हुआ, वह 'इदन्द्र' नामसे प्रसिद्ध है। 'इदन्द्र' होनेपर ही ( ब्रह्मवेत्ता लोग) उसे परोक्षरूपसे 'इन्द्र' कहकर पुकारते हैं; क्योंकि देवगण परोक्षप्रिय ही होते हैं, देवता परोक्ष-प्रिय ही होते हैं ॥ १४ ॥

इसलिये जो इसे देखता है वह परमात्मा 'इदन्द्र' नामत्राठा है। लोकमें ईश्वर 'इदन्द्र' नामसे प्रसिद्ध है। इस प्रकार 'इन्द्र' होने-पर भी ब्रह्मवेत्ता व्यवहारके छिये उसे 'इन्द्र' इस परोक्ष नामसे पुकारते हैं; क्योंकि प्रज्यतम होनेके कारण उसका प्रत्यक्ष नाम लेनेमें उन्हें भय है । जब कि देवता लोग भी परोक्षप्रिय अर्थात् अपना परोक्ष नाम ग्रहण किया जानां ही प्रिय मान नेवाले हैं तब सम्पूर्ण देवताओंके भी देव महेश्वरका तो कहना ही क्या है १ प्रकृत अध्यायकी समाप्ति सूचित करनेके छिये यहाँ दो वार कहा गया है ॥ १४ ॥

83

तसादिदं पत्र्यतीतीदन्द्रो ताम परमात्मा । इदन्द्रो ह वै ताम प्रसिद्धो लोक ईश्वरः । तमेवमिदन्द्रं सन्तमिन्द्र इति तरोक्षेण परोक्षाभिधानेनाचक्षते क्वविदः संव्यवहारार्थम्; पूज्य-मत्वात्प्रत्यक्षनामग्रहणभयात् । था हि परोक्षप्रियाः परोक्षनाम-हणप्रिया इव एव हि यसा-वाः; किग्रुत सर्वदेवानामपि वो महेश्वरः । द्विवचनं प्रक्रता-गयपरिसमाप्त्यर्थम् ॥ १४ ॥

सण्ड ३

723 2000



# प्रथम खण्ड

प्रस्तावना

इस ( पूर्वोक्त ) चौथे अध्यायमें वाक्यार्थ विवक्षित है-यह \_† जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और प्रव्य करनेवाले असंसारी सर्वशक्तिमान सर्वज्ञने अपनेसे भिन्न किसी अन्य वस्तको महण किये बिना ही इस सम्पूर्ण जगतकी आकाशादिकमसे रचना अपनेको खयं ही कर जाननेके छिये सम्पूर्ण प्राणादियुक्त शरीरमें खयं ही प्रवेश किया । और प्रवेश करके 'मैं यह त्रहा हूँ इस प्रकार अपने यथार्थ खरूपका साक्षात् बोध प्राप्त किया । अतः समस्त शरीरमें एकमात्र वही आत्मा इसके है, उससे भिन्न नहीं 1 सिवा " [ सम्पूर्ण भूतोंमें ] जो सम आत्मा व्रह्म है वह मैं हूँ-ऐसा जाने"

असिश्वतर्थेऽध्याय एष वा-क्यार्थः---जगदुत्प-अतीताध्याय-विषयावलोकनम् त्तिस्थितिप्रलयकुद्-संसारी सर्वज्ञः सर्वशकिः सर्व-वित्सर्वमिदं जगत्स्वतोऽन्यद्वस्त्व-न्तरमनुपादायैव आकाशादि-क्रमेण सृष्ट्वा खात्मप्रबोधनार्थं सर्वाणि च प्राणादिमच्छरीराणि खयं प्रविवेश । प्रविश्य च ख-मात्मानं यथाभूतमिदं ब्रह्मासीति साक्षात्प्रत्यबुध्यत । तसात्स एव सर्वशरीरेष्वेक एवात्मा नान्य इति । अन्योऽपि "सम आत्मा त्रसासीत्येवं विद्यात्" इति

0.0

\* आरण्यकके क्रमसे यहाँ चौथी संख्या कही गयी है। † पूर्व अध्यायमें आत्माकी एकता، लोक तथा लोकपालेंकी स्रष्टि और क्षुधा-पिपासासे संयोग आदि अनेक विषयोंका वर्णन है। उनमें विवधित أَلَّ अभिप्रायका प्रतिपादन किया जाता है को. Digitized by eGangotri शाङ्करभाष्यार्थ

इदमेक एवाग्र वा "आत्मा आसीत्" (१११ । १) इति ''त्रहा ततमम्" (१ | २ | १२) इति चोक्तम् । अन्यत्र च । सर्वगतस्य सर्वात्मनो बालाग्र-

खण्ड १]

IJ

1

Ŧ

में श्वेशश्रति- मात्रमप्यप्रविष्टं विचारः नास्तीति कथं सी-र मानं विदार्य प्रापद्यत पिपीलि-क्रेव सुषिरम् ।

नन्वत्यल्पमिदं चोद्यं बहु गत्र चोद्यितव्यम् । अकरणः अत्रीक्षत । अनुपादाय किंचि-लोकानसृजत । अद्भयः पुरुषं ग्रिद्धत्यामूर्छयत् । तस्याभिध्या-गन्मुखादि निर्भिन्नं मुखादि-पश्चाग्न्यादयो लोकपालास्तेषां गशनायापिपासादिसंयोजनं त-गयतनप्रार्थनं तदर्थं गवादि- प्रार्थना करना, उसके लिये गौ आदि

"निश्चय पहले एक आत्मा ही या" तथा "[उसने] ब्रह्मको [ आकाशके समान ] अतिशय व्याप्त [ जाना ]" ऐसा भी कहा है। और [ ऐसा ही ] अन्य उपनिषदोंमें भी कहा है।

20

पूर्व ०-- उस सर्वगत सर्वात्माके लिये तो वालका अग्रमाग भी अप्रतिष्ट नहीं है; फिर वह चींटीके विलप्रवेश-के समान मूर्धसीमाको विदीर्णकर किस प्रकार मनुष्य-शरीरमें प्रतिष्ट हुआ १

सिद्धान्ती-तुम्हारा यह प्रश्न तो अल्प है । अभी तो उपर्युक्त कथनमें बहुत कुछ पूछनेयोग्य वातें हैं। उसने इन्द्रियहीन होकर भी ईक्षण किया । किसी उपादानके विना ही लोकोंकी रचना की । जलमेंसे पुरुष निकालकर उसे अवयवयोजनाद्वारा पुष्ट किया। अभिच्यानके द्वारा उसका मुख प्रकट हुआ तथा मुखादिसे अग्नि आदि लोकपाल प्रकट हुए । उनका क्षुधा-पिपासादिसे संयोग कराना, उनका आयतनके लिये

रे**० उ० ८**---- Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

अध्याय २

पेतरेयोपनिषद्

दिखल्राना, उन देवताओंका अपने-अपने अनुकूल आयतनोंमें प्रवेश करना, उत्पन्न हुए अनका मागना और उसे वाक् आदि इन्द्रियों-द्वारा प्रहण करनेकी इच्छा करना--ये सब बातें मी सीमा विदीर्ण करने और शरीरमें प्रवेश करनेके समान ही [आश्चर्यजनक] हैं ।

पूर्व०—अच्छा तो, इन समी बातोंको अनुपपन्न ( असम्भव) मान लो ।

सिद्धान्ती-ऐसी वात नहीं है; क्योंकि श्रुतिको यहाँ केवल आता-वबोधमात्र कहना अमीष्ठ होनेसे यह सव अर्थवाद है; अत: इसमें कोई दोष नहीं है । अथवा मायावीके महामायात्री सर्वज्ञ सर्व-समान शक्तिमान् प्रभुने इस सम्पूर्ण जगत्-की रचना की है, और इस रहसका सरछतासे ज्ञान प्राप्त करनेके लिये ही लौकिक रीतिसे यह आख्यायिका आदिकी रचना की गयी है---इस प्रकार भी यह पक्ष युक्तियुक्त जान केवल लोक-पडता है: क्योंकि आदिके म रचनाकी आख्यायिका कुछ भी फल नहीं परिज्ञानसे मिल्ता । परन्तु आत्माके एक ल और यथार्थ स्वरूपके ज्ञानसे अमरवरूप होता है-यह] प्राप्त फुल प्रसिद्ध है । ति सभी उपनिषदोंमें

प्रदर्शनं तेषां यथायतनप्रवेशनं सृष्टस्यान्नस्य पलायनं वागादि-भिस्तज्जिष्टक्षाः एतत्सर्वं सीमा-विदारणप्रवेशसममेव । अस्तु तर्हिं सर्वमेवेदमनुप-खन्नम् । अत्रात्मावबोधमात्रस्य नः विवक्षितत्वात्सर्वोऽयमर्थवाद इत्य-दोषः । मायाविवद्रा महामायावी देवः सर्वज्ञः सर्वशक्तिः सर्वमे-तचकार सुखावबोधनप्रति-1 बत्त्यशँ लोकवदाख्यायिकादि-प्रपञ्च इति युक्ततरः पक्षः । न सृष्टचाख्यायिकादिपरिज्ञा-हि नार्तिकचित्फलमिष्यते । ऐका-त्म्यखरूपपरिज्ञानात्तु अमृतत्वं सर्वोपनिषत्प्रसिद्धम् **%**ल

33

शाङ्करभाष्यार्थ

तथा "सम्पूर्ण भूतोंमें समान मावसे स्थित परमेश्वरको" इत्यादि वाक्यों-द्वारा गीता आदि स्पृतियोंमें भी [ यही बात कही गयी है ]।

. पूर्व०--आत्मा तो तीन है; उनमें एक तो सम्पूर्ण लोक और शास्त्रमें प्रसिद्ध कर्ता मोक्ता संसारी जीव है। नगर और प्रासादादिके निर्माणके लिङ्गसे जिस प्रकार तत्सम्बन्धी कौशलके ज्ञानवाले उनके रचयिता तथा ( कारीगर ) आदिका ज्ञान होता है उसी प्रकार अनेक प्राणियोंके कर्मफलके उपभोग योग्य अनेकों अधिष्ठानोंत्राले लोक और देहकी रचनाके शास्त्रप्रदर्शित कर्ता सर्वज्ञ ईश्वरका ज्ञान होता है। तथा तीसरा आत्मा "जहाँसे वाणी छौट आती है" एवं "यह नहीं, यह नहीं" इत्यादि शास्त्रसे प्रसिद्ध औपनिषद पुरुष है । इस प्रकार ये तीनों आत्मा एक दूसरेसे विलक्षण हैं। अतः यह कैसे जाना जा सकता है कि आत्मा एक, अद्वितीय और असंसारी ही है ?

सृतिषु च गीताद्यासु ''समं त्रंषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम्'' गीता १३।२७) इत्यादिना।

बण्ड १

ननु त्रय आत्मानः । भोक्ता कर्ता संसारी जीव ात्मैकत्वे सर्वलोक-ाबार: एक: ास्त्रप्रसिद्धः । अनेकप्राणिकर्म-लोपभोगयोग्यानेकाधिष्ठानव-ग्रेकदेहनिर्माणेन लिङ्गेन यथा-ख्रिप्रदर्शितेन पुरञासादादि-र्माणलिङ्गेन तद्विषयकौशलज्ञान-सत्कर्ता तक्षादिरिवेश्वरः सर्वज्ञो गतः कर्ता द्वितीयच्चेतन आ-। अवगम्यते । ''यतो वाचो वर्तन्ते" ( तै० उ० २ । ४ । ) "नेति नेति" ( वृ० उ० । ९। २६) इत्यादिशास्त्र-सेद्र औपनिषदः पुरुषस्तृ-यः एवमेते त्रय आत्मानो-योन्यविलक्षणाः तत्र कथमेक आत्मा अद्वितीयः असंसा-ते ज्ञातुं शक्यते ?

पेतरेयोपनिषद

सिद्धान्ती-इन तीनोमें पहले जीवका ही ज्ञान कैसे होता है शर्ण पूर्व ०-इस प्रकार ज्ञान होता है कि 'वह श्रवण करनेवाला, मननान करनेवाला, द्रष्टा, आज्ञा करनेवाला, शब्द उच्चारण करनेवाला, विज्ञैतास्म और प्रज्ञांता है ।'

अध्याय रे

सिद्धान्ती--परन्तु जिसकाना श्रवणादिके कर्तारूपसे ज्ञान होता है उसे 'अमत और मनन करनेवाल अविज्ञात और विशेष रूपसे जानके वाला' इस प्रकार कहना तथा "मतिग्व्य के मनन करनेवालेका मनन न करो विज्ञातिके विज्ञाताको न जानो' वरि इत्यादि श्रुतिवचन भी विरुद्ध होगा

पूर्व०---यदि उसे सुखादिवेतु म समान प्रत्यक्षरूपसे जाना जाय ते अवश्य विरुद्ध होगा । किन्तु 'भतिवे मनन करनेवालेका मनन न करोगसर इत्यादि वाक्यसे उसके प्रत्यक्षज्ञनक दत्यादि वाक्यसे उसके प्रत्यक्षज्ञनक वान तो श्रवणादि लिङ्गसे होता है म्म् फिर इसमें विरोध कहाँ है ?

सिद्धान्ती—श्रवणादि लिङ्गसे मेपद्ये आत्माका ज्ञान किस प्रकार ह सकता है ? क्योंकि जब और जिस्हद् समय आत्मा सुननेयोग्य शब्दक सुनता है उस समय श्रवणक्रियां स

तत्र जीव एव तावत्कथं ज्ञायते १ नन्वेवं ज्ञायते श्रोता मन्ता

53

द्रष्टा आदेष्टा आघोष्टा विज्ञ)ता प्रज्ञातेति ।

नजु विग्रतिषिद्धं ्झायते यः अवणादिकर्तृत्वेनामतो मन्ता विज्ञातो विज्ञातेति च । तथा "न मतेर्भन्तारं मन्वीथा न विज्ञातेर्विज्ञातारं विजानीयाः" (बृ०उ० ३। ४। २) इत्यादि च।

सत्यं विप्रतिषिद्धम्, यदि प्रत्यक्षेण ज्ञायेत सुखादिवत् । प्रत्यक्षज्ञानं च निवार्यते "न मतेर्मन्तारं मन्वीथाः" ( वृ० उ० ३ । ४ । २ ) इत्यादिना । ज्ञायते तु अवणादिलिङ्गेन; तत्र क्कतो विप्रतिषेधः ।

नजु अवणादिलिङ्गेनापि कथं ज्ञायते १ यावता यदा श्रृणोत्या-

त्मा श्रोतव्यं शब्दं तदा तस

१. सिद्धान्तीकी यह उक्ति पहले आत्मामें वतलाये हुए कर्तृत्व-भोक्टल आदि धर्मोंका प्रतिषेध करनेके लिये है। २. विरोष जाननेवाला। ३. सवसे अधिक जाननेवाला।

शाङ्करभाष्यार्थ

साथ ही श्रतमान रहनेके कारण उसके लिये अपनेमें अथवा अन्यत्र मनन या विज्ञानरूप क्रियाएँ संभव नहीं । [ इस प्रकार विजातीय क्रियाओंकी समकाळीनताका निषेध करके अब सजातीय कियाओंका निषेध करते हैं--- इसी प्रकार अन्यत्र मनन आदि क्रियाओंमें भी समझना चाहिये । श्रवणादि क्रियाएँ भी अपने त्रिषयोंमें ही प्रवृत्त हो सकती हैं [आश्रयमें नहीं]। मनन करनेवालेकी मननक्रिया मन्तव्यसे भिन्न स्थानमें सम्भव नहीं है।

22

पूर्व०--मनसे तो समीका मनन किया जाता है।

सिद्धान्ती--यह ठीक है; परन्तु जो कुछ मनन किया जाता है वह सब मननकर्ताके बिना नहीं किया जा सकता।

पूर्व ०-- यदि ऐसा हो भी तो इससे क्या होगा १

सिद्धान्ती-इससे यहाँ यह होगा कि जो इस सबका मनन करनेवाला है वह मनन करनेवाल ही रहेगा, नहीं होगा । तथा उस मन्तव्य मनन करनेवालेका कोई दूसरा ततों भी नहीं है। यदि उसे ollection. Digitized by eGangotri

भगचेवं किं स्यात् ?

ति । यदा स

सत्यमेवं तथापि

दिमत्र सात्; सर्वस योऽयं स मन्तैवेति न स मन्तव्यः । न च द्वितीयो मन्तुर्म-

वर्तमानत्वा-

संभवतः

न

तमिनि परत्र वा । तथान्यत्रापि

कानादिक्रियासु । श्रवणादि-

गाश्व खविषयेष्वेव । न हि

त्रव्यादन्यत्र सन्तुर्मननक्रिया

बेंतु मनसा सर्वमेव मन्तव्यम् ।

व्यं मन्तारमन्तरेण न सन्तुं

सर्वमपि

? [ ? ]

ज्ञ.

ल

ते.

ते.

"वति ।

गम् ।

**श्मक्रिययैव** 

तनानविज्ञान क्रिये

पेतरेयोपनिषद

आत्माद्वारा ही मन्तव्य माना जाय तो जिस आत्मासे आत्मा मनन किया जाता है और जिस आत्मक अ मनन किया जाता है उनके दो होने न का प्रसंग उपस्थित हो जायगा अथवा बाँस आदिके समान एक ही आत्मा मन्ता और मन्तव्यरूपसे दों भागोंमें विभक्त माना जायगा। किन्तु में प्रकारसे अनुपपत्ति कर उपर्युक्त दोनों ही है। जैसे कि समानरूप होनेवे कारण दो दीपकोंका परस्पर प्रकाश्यन प्रकाशकभाव नहीं बन सकता, उसी प्रकार [ यहाँ समझना चाहिये ] श्री

[ अध्याय २ ख

इसके सिवा मन्ताको अपना मननमन लिये करनेके पदार्थाक मन्तव्य मनन करनेके. व्यापारसे रहित कोमन काल भी नहीं है। जिस समय मै किसी लिङ्गके द्वारा मन्ता अपन मनन करता है उस समय भी पहले वा हीके समान लिङ्गसे मन्तव्य आत्म और जो कोई उसका मनन करने चे वाला है वे दो सिद्ध होते हैं; अयव F एक ही दो भागोंमें विभक्त है- ह प्रकार पूर्वोक्त दोष उपस्थित हैंगच जाता है। और यदि वह न प्रत्यक्षर जाना जाता है और न अनुमानरगन तो ऐसा क्यों कहते हैं कि "वा मेरा आत्मा है-ऐसा जाने" और क्ये उसे श्रोता-मन्ता इत्यादि बतलते हैं गिक्ष

मन्तव्यस्तदा येन च मन्तव्यः आत्मा आत्मना यश्च मन्तव्य आत्मा तौ द्वौ प्रसज्येयाताम् । एक एवात्मा द्विधा मन्त्रमन्तव्य-त्वेन द्विशकलीभवेद्वंशादिवत् । उभयथाप्यजुपपत्तिरेव । यथा प्रदीपयोः प्रकाश्यप्रकाशकत्वा-जुपपत्तिः समत्वात्तद्वत् ।

190

नः चः मन्तुर्भन्तुव्येः मनन्तव्या-कालोऽस्त्यात्ममन-पारग्रन्यः यदापि लिङ्गेनात्मानं नाय । मनुते मन्ता; तदापि पूर्ववदेव लिङ्गेन मन्तव्य आत्मा यश्च तौ द्वौ प्रसज्येया-तस्य मन्ता तामु एक द्विधेति एव वा पूर्वोक्तदोषः । न प्रत्यक्षेण नाप्यनुमानेन ज्ञायते चेत् कथ-मुच्यते "स म आत्मेति विद्यात्" (कौषी॰ ३ । ९) इति १ कथं वा श्रोता मन्तेत्यादि १

ाष नतु श्रोतृत्वादिधमेवानात्मा, <sup>तन</sup> अश्रोतृत्वादि च प्रसिद्धमात्म-क के-नः । किमत्र विषमं पञ्चसि १

२ खण्ड १]

2

ही यद्यपि तव न विषमं तथापि द न्तुमम तु विषमं प्रतिभाति । ति कथम् १ यदासौ ओता तदा नेवे श्वन मन्ता यदा मन्ता तदा न श्रीता । तत्रैवं सति पक्षे ओता लमन्ता पक्षे न श्रोता नापि क क्षेमन्ता । तथान्यत्रापि च। यदैवं तदा श्रोतृत्वादिधर्म-F लेवानात्मा अश्रोतृत्वादिधर्मवा-नेन्वेति संशयस्थाने कथं तव P न वैषम्यम् । यदा देवदत्तो R बगच्छति स्थाता तदा न रंगन्तव 1 यदा तिष्ठति तदा ने गन्ता स्थातेव । तदा अस गक्ष गन्तुत्वं एव स्थातृत्वं

पूर्व॰—आत्मा तो श्रोतृत्वादि धर्मवाळा है और आत्माके अश्रोतृत्व आदि धर्म भी [श्रुतिमें] प्रसिद्ध हैं। फिर इसमें तुम्हें विषमता क्या दिखळायी देती है ?

50

जब कि ऐसी बात है तब आत्मा श्रोतृत्वादि धर्मवाछा है अयवा अश्रोतृत्वादि धर्मवाछा ? इस प्रकाह संशयस्थान उपस्थित होनेपर तुझे विषमता क्यों नहीं दिखायी देती ? जिस समय देवदत्त चल्रता है उस समय वह चल्रनेवाला ही होता है ठहरनेवाला नहीं होता, तथा जिस समय वह ठहरता है उस समय वह ठहरनेवाला ही होता है, चल्र-वाला नहीं होता । ऐसी अवस्थाये इसका गन्तुत्व और स्थातृत्व पाक्षिक

ওহ

## येतरेयोपनिषद्

[ अध्याय २

| A C C C C C C C C C                  |                                                                            |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| ्च।न नित्यं गन्तत्वं स्थातृत्वं      | ही होता है, नित्यगन्तत्व आग                                                |  |  |  |  |  |  |
| <u>v</u>                             | नित्यस्थातृत्व नहीं होता । इसी प्रकार                                      |  |  |  |  |  |  |
| वा । तद्वत् ।                        | [ आत्माका श्रोतृत्वादि भी पाक्षिक                                          |  |  |  |  |  |  |
| 152                                  | ही सिद्ध होगा, नित्य नहीं ]।                                               |  |  |  |  |  |  |
| तथैवात्र काणादादयः पश्य-             | काणाद आदि अन्य मतावलम्बी                                                   |  |  |  |  |  |  |
| नित । पक्षप्राप्तेनैव श्रोतृत्वादिना | भी इस विषयमें ऐसा ही समज्ञते हैं;<br>क्योंकि इस विषयमें उनका कथन           |  |  |  |  |  |  |
| आत्मोच्यते श्रोता मन्तेत्यादि-       | है कि पक्षमें प्राप्त होनेवाली श्रोत-                                      |  |  |  |  |  |  |
| ल्लचनात् । संयोगजत्वमयौगपद्यं        | त्वादिके कारण ही आत्मा श्रोता, मन्ता<br>इत्यादि कहा जाता है। वे ज्ञानका    |  |  |  |  |  |  |
| च ज्ञानस ह्याचक्षते। दर्शयन्ति       | संयोगजत्व (इन्द्रिय और मनके संयोगसे                                        |  |  |  |  |  |  |
| 1                                    | उत्पन्न होना) और अयौगपद्य (एक                                              |  |  |  |  |  |  |
| चान्यत्रमना अभूवं नाद्रीमि-          | साथ न होना ) प्रतिपादन करते हैं।                                           |  |  |  |  |  |  |
| the say is a set of                  | और मनको एक साथ ज्ञान उत्पन्नन                                              |  |  |  |  |  |  |
| त्यादि युगपज्ज्ञानानुत्पत्तिर्मनसो   | होनेमें वे 'मैं अन्यमनस्क था, इसलिये<br>न देख सका' इत्यादि लिङ्ग प्रदर्शित |  |  |  |  |  |  |
| लिङ्गमिति च न्याय्यम् ।              | करतें हैं और यह युक्तिसङ्गत भी है।                                         |  |  |  |  |  |  |
|                                      | पूर्व - ऐसा सिद्धान्त भले ही                                               |  |  |  |  |  |  |
| भ भवत्वेवस्ः किं तव नष्टं            | रहे; किन्तु यदि ऐसा हो भी तो                                               |  |  |  |  |  |  |
| ्र यद्येवं स्यात् ?                  | तुम्हारी क्या हानि है ?                                                    |  |  |  |  |  |  |
| अस्तरेनं नरेकरं केन ।                | सिद्धान्तीयदि तुम्हें अभिमत                                                |  |  |  |  |  |  |
| अस्त्वेवं तवेष्टं चेत् । श्रुत्य-    | हो तो तुम्हारे ळिये ऐसा मले ही                                             |  |  |  |  |  |  |
| र्थस्तु न संभवति ।                   | हो; परन्तु यह श्रुतिका तात्पर्य तो                                         |  |  |  |  |  |  |
| A PARTIE AND AND AND A               | हो नहीं सकता ?                                                             |  |  |  |  |  |  |
| किं न श्रोता मन्तेत्यादि-            | पूर्व०-क्या श्रोता, मन्ता इत्यादि                                          |  |  |  |  |  |  |
| 'श्रुत्यर्थः ?                       | श्रुतिका अर्थ नहीं है ?                                                    |  |  |  |  |  |  |

श्रुतिका अथे नहीं है ?

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि [श्रुतिमें तो ] 'न श्रोता है न मन्ता है' इत्यादि भी कहा है।

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

नः न श्रोता न मन्तेत्यादि

बचनात् ।

खण्ड १

ननु

T

Î

i

Ī

पाक्षिकत्वेन प्रत्युक्त त्वया ।

नः नित्यमेव श्रोतृत्वाद्यस्यु-पगमात् । "न हि श्रोतुः श्रुते-विंपरिलोपो विद्यते" ( वृ० उ० ४ | ३ | २७ ) इत्यादिश्चतेः । एवं तर्हि नित्यमेव ओतृ-त्वाद्यभ्युपगमे प्रत्यक्षविरुद्धा युगपज्ज्ञानोत्पत्तिरज्ञानाभावश्चा-त्मनः कल्पितः स्यात् । तचा-निष्टमिति।

नोभयदोपोपपत्तिः । आत्मनः श्रत्यादिश्रोतृत्वादिधर्मवत्त्वश्रुतेः। अनित्यानां मूर्तानां च चक्षुरा-दीनां दृष्टचाद्यनित्यमेव संयोग-वियोगधर्मिणाम्, यथाग्नेर्ज्वलनं रणादिसंयोगजत्वात्तद्वत् । न तु नित्यस्यामूर्तस्यासंयोगवियोगध-

पूर्व ०-परन्तु इस विरोधको तो तुमने पाक्षिक वतलाकर खण्डित कर दिया है।

सिद्धान्ती-नहीं, क्योंकि आत्मा-का श्रोतृत्व आदि तो नित्य ही माना गया है, जैसा कि ''श्रोताकी श्रति-का लोप कभी नहीं होता" इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है।

पूर्व०-ऐसी दशामें तो आत्माका नित्य श्रोतृत्वादि माननेपर प्रत्यक्ष-विरुद्ध अनेक ज्ञानोंका एक साय उत्पन्न होना और आत्मामें अज्ञानका अभाव ये दो वातें माननी पड़ेंगी। किन्त यह किसीको अभीष्ट नहीं है ।

सिद्धान्ती-इन दोनों दोषोंकी सिद्धि नहीं हो सकती; क्योंकि श्रति श्रुतिके कथनानुसार आरमा आदिके ओतृत्वादि धर्मवाला है\* जिस प्रकार अग्निका प्रज्वलित होना, तृणादिके संयोगसे होनेके कारण, अनित्य है; उसी प्रकार संयोग-वियोगधर्मी, मूत्त्तं एवं अनित्य चक्षु आदिके धर्म दृष्टि आदि अनित्य ही हैं। किन्तु जो नित्य, अमूर्त्त और संयोग-वियोग-धर्मसे

\* अर्थात् वद्द श्रुतिका श्रोताः, मतिका मन्ता तथा विज्ञाता आदि रूपसे प्रसिद्ध है। CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

### ऐतरेयोपनिषद

र्मिणः संयोगजदृष्टचाद्यनित्यधर्मे-वत्त्वं संभवति । तथा च श्रतिः "न हि द्रण्डुईष्टेर्विंपरिलोपो विद्यते" (बू० उ० ४। ३। २३) इत्याद्या। एवं तर्हि द्वे दृष्टी चक्ष-षोऽनित्या दृष्टिर्नित्या चात्मनः । तथा च द्वे श्रुती श्रोत्रसानित्या चात्मखरूपस्य । तथा द्रें मती विज्ञाती बाह्याबाह्य एवं होव । तथा चेयं श्रुतिरुपपन्ना भवति ''दृष्टेर्द्रष्टा श्रुतेः श्रोता'' इत्याद्या )

लोकेऽपि प्रसिद्धं चक्षुपस्ति-मिरागमापाययोर्नष्टा दृष्टिर्जाता दृष्टिरिति चक्षुईष्टेरनित्यत्वमु; तथा च श्रुतिमत्यादीनामात्म-दृष्टचादीनां च नित्यत्वं प्रसिद्ध-मेव लोके। वदति हि उद्धृतचक्षुः खप्नेऽद्य मया आता दृष्ट इति।

रहित है उस (आत्मा) का संयोग-जनित दृष्टि आदि अनित्य धर्मोंसे युक्त होना सम्भव नहीं है। ऐसी ही ''द्रष्टाकी दृष्टिका लोप नहीं होता" इत्यादि श्रुति भी है । इस प्रकार दो दृष्टि सिद्ध होती हैं-(१) नेत्रकी अनित्य दृष्टि और (२) आत्माकी नित्य दृष्टि । इसी प्रकार दो श्रुति हैं-श्रोत्रकी अनित्य श्रुति और आत्माकी नित्य श्रुति । तथा इसी प्रकार बाह्य और अबाह्य रूप दो मति और दो विज्ञाति हैं। ऐसी अवस्थामें ही "दृष्टिका द्रष्टा है, श्रुतिका श्रोता है" इत्यादि श्रुति सार्थक हो सकती है।

अध्याय २

लोकमें भी तिमिर रोगकी उत्पत्ति और विनाशसे 'दृष्टि नष्ट हो गयी, दृष्टि उत्पन्न हो गयी' इस प्रकार नेत्रकी दृष्टिका अनित्यत्व प्रसिद्ध ही है। इसी प्रकार श्रुति-मति इत्यादि-का [अनित्यत्व माना गया है; ] और आत्माकी दृष्टि आदिका नित्यल तो लोकमें प्रसिद्ध ही है। जिसके नेत्र निकाल लिये गये हैं वह पुरुष भी ऐसा कहता ही है कि 'आज खप्नमें मैंने अपने भाईको देखा या ।'

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

नित्या

तथा जिसका बहिरापन सबको ज्ञात है वह भी 'मैंने खप्नमें मन्त्र सुना' इत्यादि कहता ही है । यदि आत्माकी नित्य दृष्टि नेत्रेन्द्रियके संयोगसे ही उत्पन्न होनेवाळी हो तो वह उसका नांश होनेपर नष्ट हो जाय । उस अवस्थामें जिसके नेत्र निकाळ छिये गये हैं वह पुरुष खप्नमें नीला-पीला आदि नहीं देख सकेगा और तब ''द्रष्टाकी दृष्टिका लोप नहीं होता" इत्यांदि श्रुति और "वह नेत्र है, जिसके द्वारा पुरुष स्वप्नमें देखता है" इत्यादि श्रुति भी निर्त्यक हो जायगी ।

आत्माकी नित्य दृष्टि बाह्य अनित्य दृष्टिको प्रहण करनेवाली है। बाह्य दृष्टि उत्पत्ति-विनाशादि अनित्य धर्मीवाली है; अत: लोगोंको जो ग्रहण करनेवाळी आत्म-**ड**से दृष्टिका उसीके समान भासित होना और अनित्य होना आदि प्रतीत होता है वह म्रान्तिके कारण है-ऐसा मानना ठीक ही है। जिस प्रकार अमण आदि धर्मवाळी अलात-चक्र आदि वस्तुओंसे सम्वंन्धित दृष्टि भी भ्रमती-सी जान पड़ती है ि इसे समझना ਤਸੀ प्रकार

खण्ड १] रााङ्करभाष्यार्थं तथावगतवाधिर्यःखप्ने श्रुतो मन्त्रो- तथा इयेत्यादि | यदि चक्षुः संयोग-जैवात्मनो नित्या दृष्टिस्तन्नाशे आत नश्येत् | तदोद्धृतचक्षुः खप्ने नीरुपीतादि न पश्येत् | "न हि दृष्टुर्दृष्टेः" ( वृ० उ० ४ | ३ | २३ ) इत्याद्या च श्रुतिरनुपपन्ना स्यात् | "तच्चक्षुः पुरुषो येन स्रप्ने पश्यति" इत्याद्या च श्रुतिः |

नित्या आत्मनो दृष्टिर्बाद्या-

नित्यदृष्टेग्रीहिका । बाह्यदृष्टेश्रो-

पजनापायाद्यनित्यधर्मवत्त्वात्तव-

ग्राहिकाया आत्मदृष्टेस्तद्वदवभा-

सत्वमनित्यत्वादि आन्तिनिमित्तं

लोकस्थेति युक्तम् । यथा अम-

णादिधर्मवदलातादिवस्तुविषय-

दृष्टिरपि अमतीव तद्वत् । तथा । उसा प्रकार . २७ CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

चाहिये ] । ऐसा ही ''ध्यायतीव लेलायतीव'' आदि श्रुति भी कहती है। अत: नित्य होनेके कारण आत्मदृष्टिका यौगपद्य (अनेक

पेतरेयोपनिषद

दृष्टियोंका एक साथ होना ) अथवा अयौगपद्य नहीं है।

वाह्य अनित्य-दृष्टिरूप उपाधिके कारण लोकको और तार्किक पुरुषों-को वैदिक सम्प्रदायसे रहित होनेके कारण ऐसी भ्रान्ति होना उचित ही है कि आत्माकी दृष्टि अनित्य है । जीव, ईश्वर और परमात्माके मेदकी कल्पना भी इसी निमित्तसे है। इसी प्रकार अस्ति ( है ) नास्ति ( नहीं है ) आदि जितने भी वाणी और मनके मेद हैं वे सब जहाँ एक हो जाते हैं। उसे विषय करनेवाली नित्य निर्विशेष दृष्टिके सम्पूर्ण वाक्प्रतीतियोंके अविषय खरूपमें जो है-नहीं है, एक-अनेक, सगुण-निर्गुण, जानता है, नहीं जानता, सक्रिय-निष्क्रिय, सफल-निष्फल, सबीज-निर्बीज, सुख-दुःख, मध्य-अमध्य, शून्य-अशून्य अथवा पर-अहं एवं अन्य-की कल्पना करना चाहता है वह निश्चय ही आकाशको भी चमड़ेके

( वृ० उ० ४ । ३ । ७) इति। तसादात्मद्रष्टेर्नित्यत्वान्न यौग-

पद्यमयौगपद्यं वास्ति।

च अतिः ''ध्यायतीव लेलायतीव''

बाह्यानित्यदृष्ट्युपाधिवद्यात्तु तार्किकाणां चागस-लोकस्य संप्रदायवर्जितत्वाद् अनित्या आ-त्मनो दृष्टिरिति आन्तिरुपपन्नैव। जीवेश्वरपरमात्मभेदकल्पना चै-तन्निमित्तेव । तथा च अस्ति नास्तीत्याद्याश्व यावन्तो वाब्यन-सयोर्भेदा यत्रैकं भवन्ति, तद्वि-ययाया नित्याया दृष्टेर्निविंशेषा-गाः-अस्ति नास्ति,एकंनाना,गुण-बद्गुणम्, जानाति न जानाति, क्रियावदक्रियम्, फलवदफलम्, सबीजं निर्वीजम्, सुखं दुःखम्, मध्यममध्यम्, शून्यमशून्यम्, गरोऽहमन्य इति वा सर्ववाक्प्रत्य-यागोचरे स्वरूपे यो विकल्पयितु-मिच्छति; स नूनं खमपि चर्म-

#### शाङ्करभाष्यार्थ

समान लपेटना चाहता है और अपने पैरोंसे उसपर सीढ़ियोंके समान आरूढ़ होनेको उद्यत है। वह मानो जल और आकाशमें मळले तथा पक्षियोंके चरणचिह्न देखनेको उरसुक है; जैसा कि ''नेति नेति'' ''यतो वाचो निवर्तन्ते'' इत्यादि श्रुतियों और ''को अद्वा वेदे'' इत्यादि मन्त्रवर्णसे सिद्ध होता है न

पूर्ष ०-तो फिर उसे 'वह मेस आत्मा है' इस प्रकार कैसे जाना जाता है ? बतळाओ उसे मैं किस प्रकारसे 'वह मेरा आत्मा है' इस प्रकार जानूँगा ?

सिद्धान्ती—इस विषयमें एक आख्यायिका कहते हैं, किसी मूढ़ मनुष्यसे किसीने, उससे कोई अपराध बन जानेपर, कहा—'तुझे धिकार है, तू मनुष्य नहीं है ।' उसने मूढ़तावश अपना मनुष्यत्व निश्चित करानेके लिये किसीके पास जाकर कहा—'आप वतल्राइये, मैं कौन हूँ ?' वह उसकी मूर्खता समझकर उससे वोल्रा—'धीरे-धीरे बतलाऊँगा ।' और फिर स्थावरादिमें

वद्वेष्टयितुमिच्छति, सोपानमिव च पद्भ्यामारोद्धम्, जले खे च मीनानां वयसां च पदं दिद्दक्षते। "नेतिनेति" ( वृ० उ० ३ ।९। २६ ) "यतो वाचो निवर्तन्ते" ( तै० उ० २ । ४ । १)इत्यादि-श्रुतिस्यः । "को अद्धा वेद" ( ऋ० सं० १ । ३० । ६ ) इत्यादिमन्त्रवर्णात् ।

खण्ड १]

कथं तर्हि तस्य स म आत्मेति वेदनम् । ब्रूहि केन प्रकारेण तमहं स म आत्मेति विद्याम् ।

अत्राख्यायिकामाचक्षते---कश्चित्किल मनुष्यो ग्रुग्धः कैश्चि-दुक्तः कसिंश्चिदपराधे सति धिक्त्वां नासि मनुष्य इति । स ग्रुग्धतया आत्मनो मनुष्यत्वं प्रत्यायितुं कंचिदुपेत्याह त्रवीतु भवान्कोऽहमसीति । स तस्य ग्रुग्धतां ज्ञात्वाह । क्रमेण बोध-यिष्यामीति । स्यावराद्यात्मभाव-

१. उसे साक्षात् कौन जानता है ?

## पेतरेयोपनिपद्

[ अध्याय २

1

-

ą

3

5

f

115

3

q

y

হ

Y

5

3

प्र

f

मपोह्य न त्वममजुष्य इत्युक्त्वो-परराम । स तं मुग्धः प्रत्याह भवान्मां बोधयितुं प्रष्टत्तस्तूष्णीं-बभूव । किं न बोधयतीति १ ताद्ट-गेव तद्भवतो वचनम् । नास्य-मजुष्य इत्युक्तेऽपि मजुष्यत्वमा-त्मनो न प्रतिपद्यते यः स कथं मजुष्योऽसीत्युक्तोऽपि मजुष्यत्व-मात्मनः प्रतिपद्येत ।

196

तसाद्यथाशास्त्रोपदेश एवा-तमावबोधविधिर्नान्यः । न ह्यग्ने-र्दाह्यं तृणाद्यन्येन केनचिद्दग्धुं शक्यम् । अत एव शास्त्रमात्म-स्वरूपं बोधयितुं प्रदृत्तं सद-मनुष्यत्वप्रतिषेधेनेव ''नेति नेति'' ( इ० उ० ३ । ९ । २६ ) इत्युक्त्वोपरराम । तथा ''अनन्त-रमबाह्यम्'' ( इ० उ० २ । ५ । १९, ३ । ८ । ८ ) ''अयमात्मा त्रह्म सर्वानुभूः'' (इ० उ० २ । ५ । १९ ) इत्यनुशासनम् । ''तत्त्व-मसि'' ( छा० उ० ६ । ८-१६ ) यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्त्केन उसके आत्मत्वका निषेध बतळाकर 'तू अमनुष्य नहीं है,' ऐसा कहकर चुप हो गया। तब उस मूर्खने उससे कहा—'आप मुझे समझानेके लिये प्रवृत्त होकर अब चुप हो गये, समझाते क्यों नहीं हैं ?' उसीके समान आपके ये वचन हैं । जो पुरुष 'तू अमनुष्य नहीं है' ऐसा कहनेपर अपना मनुष्यत्व नहीं समझता वह 'तू मनुष्य है' ऐसा कहनेपर भी अपना मनुष्यत्व कैसे समझ सकेगा ?

अतः जैसा शास्त्रका उपदेश है उसके अनुसार ही आत्मसाक्षात्कार-की विधि है, उससे मिन्न नहीं। अग्निसे दग्ध होनेवाले तृण आदि किसी अन्य वस्तुसे नहीं जलाये जा सकते । अतएव शास्त्र आत्म-स्वरूपका बोध करानेके लिये प्रवृत्त होकर अमनुष्यत्वके प्रतिषेधके समान ''नेति नेति'' ऐसा कहकर चुप हो गया है । इसी तरह "अन्तर्बाह्यभावसे रहित" ''यह आत्मा सबका अनुभव करनेवाळा ब्रह्म हैं" इत्यादि भी शास्त्रका उपदेश है। तथा "वह तू है" "जहाँ इसके लिये सब कुछ आत्मा

शाङ्करभाण्यार्थ

कं पत्र्येत्'' ( चू॰ उ॰ २ | ४ | ही हो जाता है वहाँ किससे किसे देखे ?" इत्यादि ऐसे ही और मी वाक्य यही बतळाते हैं।

> जबतक यह जीव उपर्युक्त आत्माको 'यह ऐसा है' इस प्रकार नहीं जानता तवतक यह वाह्य अनित्य दृष्टिरूप उपाधिको आत्म-भावसे प्राप्त होकर अविद्यावश उपाधिके धर्मीको आत्माके धर्म मानता हुआ ब्रह्मासे लेकर स्तम्ब-पर्यन्त देवता, पद्य-पक्षी और मनुर्थोंकी योनियोंमें पुनः-पुनः चकर लगाता हुआ अविद्या, कामना और कर्मके अधीन हो [जन्म-मरणरूप] संसारको प्राप्त होता रहता है । वह इस प्रकार संसारको प्राप्त होता हुआ प्राप्त हुए देह और इन्द्रियके संघातको त्याग देता है और एकको त्यागकर दूसरेको प्रहण कर लेता है। वह इसी प्रकार नदीके स्रोतके जन्म-मरणकी परम्पराका समान विच्छेद न होते द्रए किन अवस्थाओं-में रहता है इसी वातको [ मनुष्योंके मनमें ] वैराग्य उत्पन्न करानेके लिये दिखलाती हुई श्रुति कहती है---

द्यपि च। गावदयमेवं यथोक्तमिममा-त्मानं न वेत्ति तावद्यं बाह्या-नित्यदृष्टिलक्षणमुपाधिमात्मत्वे-अविद्या उपाधिधर्मा-नोपेत्य नात्मनो मन्यमानो त्रह्यादिस्तम्ब-पर्यन्तेषु देवतिर्यङ्नरस्थानेषु पुनः पुनरावर्तमानोऽविद्याकामकर्मव-शात्संसरति । स एवं संसरन्त-पात्तदेहेन्द्रियसंघातं त्यजति । त्यत्तवान्यग्रुपादत्ते । पुनः पुन-रेवमेव नदीस्रोतोवज्जन्ममरण-प्रबन्धाविच्छेदेन वर्तमानः का-भिरवस्थाभिर्वर्तत इत्येतमर्थं द-र्शयन्त्याह

श्रुतिर्चेराग्यहेतोः---

१४, ४ । ५ । १५ ) इत्येवमा-

खण्ड १]

पुरुषका पहला जन्म पुरुषे ह वा अयमादितो गर्भों भवति । यदेतद्रेतः

## पेतरेयोपनिषद्

तदेतत्सर्वेभ्योऽङ्गेम्यस्तेजः संभूतमात्मन्येवात्मानं बिभर्ति। तद्यदा स्त्रियां सिञ्चत्यथैनज्जनयति तदस्य प्रथमं जन्म॥ १॥

सबसे पहले यह पुरुषशरीरमें ही गर्मरूपसे रहता है। यह जो प्रसिद्ध रेतस (वीर्य) है वह पुरुषके सम्पूर्ण अङ्गोंसे उत्पन्न हुआ तेज (सार) है। पुरुष इस आत्मभूत तेजको अपने [शरीर] में ही पोषण करता है। फिर जिस समय वह इसे स्त्रीमें सींचता है तब इसे [गर्भ-रूपसे] उत्पन्न करता है। यह इसका पहला जन्म है॥ १॥

> अविद्या, काम और कर्मजनित अभिमानवाला यह जीव ही यज्ञादि कर्म करके इस लोकसे घूमादि कर्म करके इस लोकसे घूमादि क्रमसे चन्द्रलोकको प्राप्त हो कर्मोंके क्षीण होनेपर वृष्टि आदि क्रमसे इस लोकको प्राप्त होनेपर अन्नरूप-से पुरुषरूप अग्निमें हवन किया जाता है । उस पुरुषमें यह संसारी जीव रसादिक्रमसे सबसे पहले छुकरूपसे गर्भ होता है । इसी बातको 'यह जो पुरुषमें रेतस् है तद्रूपसे [ गर्भ होता है ]' इस वाक्यसे कहा है ।

अध्याय २

-

Ę

7 5

ध

भ

सि

द्रे

पि

नि

णा

प्रश

yy.

नस्

तश

भा

स्रीके

नहीं

पोषण

वह यह रेतस् ( शुक्र ) अन्नमय पिण्डके रसादिरूप सम्पूर्ण अङ्ग यानी अवयत्रोंसे तेज-शरीरका सारभूत निष्पन्न हुआ है । वह पुरुषका आत्मभूत होनेके कारण

## अयमेवाविद्याकामकर्माभिमा-

25

नवान् यज्ञादिकर्म क्रत्वासाल्लो-काद् धूमादिक्रमेण चन्द्रमसं प्राप्य श्वीणकर्मा दृष्टचादिक्रमे-णेमं लोकं प्राप्य अन्नभूतः पुरुषाग्नौ हुतः । तसिन्पुरुषे ह वा अयं संसारी रसादिक्रमेण आदितः प्रथमतो रेतोरूपेण गर्भो भवतीत्येतदाह यदेतत्पु-रुषे रेतस्तेन रूपेणेति ।

तच्चैतद्रेतोऽन्नमयस्य पिण्डस्य सर्वेभ्योऽङ्गेभ्योऽवयवेभ्यो रसा-दिलक्षणेभ्यस्तेजः साररूपं शरी-रस्य संभुतं परिनिष्पन्नं तत्पुरुष

#### राङ्गरभाष्यार्श

सात्मभूतत्वादात्मा । तमात्मानं 'आत्मा' है । शुक्ररूपसे गर्माभूत गर्भीभूतमात्मन्येव रेतोरूपेण म्बजरीर एवात्मानं विभतिं धारयति ।

खण्ड १ ]

तद्रेतो यदा यसिन्काले भार्यर्तुमती तखां योपामौ स्नियां सिश्चत्युपगच्छन्, अथ तदैनदेत-द्रेत आत्मनो गर्भभूतं जनयति पिता। तदस्य पुरुषस्य स्थाना-निर्गमनं रेतःसेककाले रेतोरूपे-णास संसारिणः प्रथमं जन्म-प्रथमावस्थाभिव्यक्तिः । तदेतदुक्तं पुरस्तात् ''असावात्मामुमात्मा-नम्" इत्यादिना ॥ १ ॥

हुए उस आत्माको पुरुष अपने शरीरमें ही धारण ( पोषण ) करता है।

जिस समय भार्या ऋतुमती होती है उस समय पिता उस गुक्रको स्रीरूप अग्नि-अर्थात् स्री [ की योनि ] में उससे संयोग करके सींचता है। उस समय वह इस राकको अपने गर्भरूपसे उत्पन्न करता है । इस प्रकार रेतःसिञ्चन-कालमें रेतोरूपसे अपने स्थानसे निकलना ही इस संसारी पुरुषका प्रथम जन्म अर्थात् प्रथमात्रस्थाकी अभिव्यक्ति है। यही वात "असावात्मा अममात्मानम्' इत्यादि वाक्यसे पहले कही गयी है ॥ १ ॥

तत्स्त्रिया आत्मभूतं गच्छति । यथा स्वमङ्गं तथा । तस्मादेनां न हिनस्ति । सास्यैतमात्मानमत्रगतं भावयति॥ २॥

34)·0220200

जिस प्रकार [ स्तनादि ] अपने अङ्ग होते हैं उसी प्रकार वह वीये स्नीके आत्मभाव ( तादात्म्य ) को प्राप्त हो जाता है । अतः वह उसे पीड़ा नहीं पहुँचाता । अपने उदरमें गये हुए उस ( पति ) के इस आत्माका वह पोषण करती है ॥ २ ॥

रे**० उ० हि<del>. 0.</del> Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri** 

**ऐतरेयोपनिषद्** अध्याय २ वीर्य जिस स्नीमें सींचा वह जाता है उस स्रीके आत्मभाव अर्थात् पिताके शरीरके समान उसके शरीरसे अभिन्नताको प्राप्त हो जाता है। जिस प्रकार अपने अङ्ग स्तनादि ( देहसे पृथक् नहीं ) होते हैं उसी प्रकार यह भी हो जाता है । इसीळिये यह गर्भ पिटक ( आन्तरिक व्रणरूप ग्रन्थि ) आदिके समान उस माताको कष्ट नहीं देता। क्योंकि वह स्तनादि अपने अङ्गके समान शरीरसे अमेद-को प्राप्त हो जाता है इसलिये वह [ किसी प्रकारका ] कष्ट यानी दूसर तात्पर्य है ।

C

5

य

2

ß

अप

कर

प्रस

the

प्रक

करत

वेधा गग्ज

वह गर्भिणी इस अपने पतिके आत्माको यहाँ-अपने उदरमें प्रविष्ट रातम नर्ध विरोधी गर्भके हुआ जानकर भर्त्रा भोजनादिको त्यागकर अनुकूछ भोजनादिका उपयोग करती ईई प्रत्यु चितव उसका पालन करती है ॥ २ ॥ ग ग

तद्रेतो यसां स्त्रियां सिक्तं आत्मभूयमात्माव्यति-सत्तसा रेकतां यथा पितुरेवं गच्छति प्राप्नोति यथा खमझं स्तनादि तथा तद्वदेव । तसाद्धेतोरेनां स गर्भो न हिनस्ति मातरं पिटकादिवत् । यसात्स्तनादि साङ्गवदात्मभूतं गतं तसान हिनस्ति न इत्यर्थः । बाधत

22

सा अन्तर्वत्न्येतमस्य भर्तुरा-त्मानमत्रात्मन उदरे गतं प्रविष्टं बुद्वा भावयति वर्धयति परि-पालयति गर्भविरुद्धाशनादिपरि-हारमनुकूलाशनाद्यपयोगं च कुर्वती ।। २ ।।

पुरुषका दूसरा जन्म

र्वमे तं स्त्री गर्भ सा भावयित्री भावयितव्या भवति । ान्मन रना बिभर्ति । सोऽग्र एव कुमारं जन्मनोऽग्रेऽधिभावयति । स पंता

खण्ड १] शाङ्करभाष्यार्थ जन्मनोऽग्रेऽधिभावयत्यात्मानमेव तद्भावयत्येषां यत्कुमारं सन्तत्या । एवं सन्तता हीमे लोकास्तदस्य लेकानां द्वितीयं जन्म ॥ ३ ॥

वह [ गर्भभूत पतिके आत्माका ] पाळन करनेवाळी [ गर्भिणी ज्ञी अपने पतिद्वारा ] पाळनीया होती है । गर्भिणी स्त्री उस गर्भका पोषण करती है तथा वह ( पिता ) गर्भरूपसे उत्पन्न हुए उस कुमारको प्रसत्रके अनन्तर पहले [जातकर्मादि संस्कारोंसे ] ही संस्कृत करता है। वह जो जन्मके अनन्तर कुमारका संस्कार करता है सो इस प्रकार इन लोकों ( पुत्र-पौत्रादि ) की वृद्धिसे वह अपना ही संस्कार करता है; क्योंकि इसी प्रकार इन लोकोंकी वृद्धि होती है—यही इसका दूसरा जन्म है ॥ २ ॥

सा भावयित्री वर्धायत्री भर्तु- । ात्मना गर्भभूतस्य भावयितच्या गर्धयतच्या रक्षथितच्या च भर्त्रा भवति । न ह्यपकार-प्रत्युपकारमन्तरेण लोके कस्य-चित्केनचित्सम्बन्ध उपपद्यते 1 गर्भ स्ती यथोक्तेन गर्भधारण-वेधानेन बिभर्ति धारयत्यग्रे गण्जन्मनः । स पिता अग्र एव र्षमेव जातमात्रं जन्मनोऽध्यूर्ध्वं न्मनो जातं कुमारं जातकर्मा-रेना पिता भावयति । स ता यद्यसारकुमारं जन्मनो- के अनन्तर उस संद्योजात कुमारका Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

गर्भमूत पतिके आत्माकी वृद्धि करने नाली वह स्त्री अ ग्ने स्वामीद्वारा वर्धयितव्या-पाळनीया होती है; क्योंकि लोकमें उपकार-प्रत्युपकारके बिना किसीके साथ किसीका सम्वन्ध होना सम्भव नहीं है । जन्म होनेसे पूर्व उस गर्भको वह स्री गर्भवारणकी यथोक्त विधिसे धारण-पोषण करती है। तथा वह पिता [जन्म होनेके वाद] पहलेही जन्म लेते ही उस कुमारका जातकर्मादिद्वारा जन्मके अनन्तर संस्कार करता है। वह पिता जो जन्म-

## [अच्याय २

## **पेतरेयोपनिषद्**

जातकर्म आदिसे संस्कार करता है सो मानो अपना ही संस्कार करता है; क्योंकि पिताका आत्मा ही पुत्र-रूपसे उत्पन्न होता है । यही वात "पतिर्जायां प्रविशति" इत्यादि वाक्योंमें कही है ।

पिता अपनेको पुत्ररूपसे उत्पन्न करके क्यों संस्कार करता है ! इसपर कहते हैं--इन लोकोंके विस्तार अर्थात अविच्छेदके लिये । यदि कोई पुत्रोत्पादनादि न करें तो ये लेक विच्छित्र हो जायें। इस प्रकार, क्योंकि पुत्रोत्पादनादि कर्मोका विच्छेद न होनेके कारण ही ये लोक वृद्धिको प्राप्त होकर प्रवाहरूप-से वर्तमान रहते हैं इसलिये उनके अविच्छेदके लिये उस [ पुत्रो-त्पादनादि ] को करना चाहिये; मोक्षके लिये नहीं--- यह इसका अमिप्राय है । इस प्रकार कुमार-रूपसे जो माताके उदरसे बाहर संसारी निकलना है वही इस अपेक्षा, जीवका, रेतोरूप जन्मकी दूसरा जन्म यानी इसकी द्वितीय अवस्थाकी अभिव्यक्ति है ॥ ३ ॥

ऽध्युर्ध्वमग्रे जातमात्रमेव जातकर्मादिना यद्भावयति । त-दात्मानमेव भावयति । पितुरा-त्मैव हि पुत्ररूपेण जायते । तथा धुक्तम् "पतिर्जायां प्रविशति" (हरि० ३ । ७३ । ३१)इत्यादि । तत्किमर्थमात्मानं पुत्ररूपेण जनयित्वा भावयतीत्युच्यते-एषां लोकानां सन्तत्या अविच्छे-दायेत्यर्थः । विच्छिद्येरन्हीमे लोकाः पुत्रोत्पादनादि यदि न कुर्युः केचन । एवं पुत्रोत्पाद-नादिकर्माविच्छेदेनेव सन्तताः प्रबन्धरूपेण वर्तन्ते हि यसादिमे लोकास्तसात्तद्विच्छेदाय तत्क-र्तव्यं न मोक्षायेत्यर्थः । तदस्य संसारिणः कुमाररूपेण मातुरुद-राद्यन्निर्गमनं तद्रेतोरूपापेक्षया द्वितीयं जन्म द्वितीयावस्थाभि-व्यक्तिः ॥ ३ ॥

शाङ्करभाष्यार्थ

पुरुषका तीसरा जन्म

सोऽस्यायमात्मा पुण्येभ्यः प्रतिधीयते । अथास्या-यमितर आत्मा कृतकृत्यो वयोगतः प्रैति । स इतः प्रयन्नेव पुनर्जीयते तदस्य तृतीयं जन्म ॥ ४ ॥

इस ( पिता ) का यह [ पुत्ररूप ] आत्मा पुण्यकर्मोंके अनुष्ठानके लिये [ घरमें पिताके स्थानपर ] प्रतिनिधिरूपसे स्थापित किया जाता है । तदनन्तर इसका यह अन्य ( पितृरूप ) आत्मा वृद्धात्रस्थामें पहुँचकर कृतकृत्य होकर यहाँसे कूच कर जाता है । यहाँसे कूच करनेके अनन्तर ही वह [ कर्मफल्डमोगके लिये ] पुनः जन्म लेता है । यही इसका तीसरा जन्म है ॥ ४ ॥

> इस पिताका वह यह पुत्ररूप आत्मा पुण्य यानी शास्त्रोक्त कर्मोंके निमित्त अर्थात् कार्यसम्पादनके लिये पिताके स्थानपर प्रतिनिधि स्थापित किया जाता है । अर्थात् पिताको जो कुछ करना चाहिये उसे करनेके लिये यह प्रतिनिधि होता है । यही बात बृहदारण्यको-पनिषद्में संप्रत्तिविद्याके \* प्रकरणमें गितासे दाक्षा पाकर पुत्र कहता है-"मैं ब्रह्म हूँ, मैं यज्ञ हूँ" इत्यादि । तदनन्तर पुत्रपर अपना भार छोड़कर इस पुत्रका यह पितारूप दूसरा आत्मा कृतकृत्य यानी कर्तव्य-रूप ऋणत्रयसे मुक्त होकर अर्थात् अपना कर्तव्य सम्पादन करके वयोगत

अस पितुः सोऽयं पुत्रात्मा पुण्येभ्यः शास्त्रोक्तेभ्यः कर्मभ्यः कर्मनिष्पादनार्थं प्रतिधीयते पितुः स्थाने पित्रा यत्कर्तव्यं तत्कर-णाय प्रतिनिधीयत इत्यर्थः । तथा च संप्रत्तिविद्यायां वाज-सनेयके पित्रानुशिष्टः—"अहं ब्रह्माहं यज्ञः" ( इ० उ० १ । ५ । १७ ) इत्यादि प्रतिपद्यत इति । अथानन्तरं पुत्रे निवेक्यात्म-नो भारमस्य पुत्रस्येतरोऽयं यः पित्रात्मा कृतकृत्यः कर्तव्या-दृण्त्रयाद्विग्रक्तः कृतकर्तव्य

\* जिसमें पुत्रको अपने कर्तव्य सौंपनकी बात कही गयी है।

## **ऐतरेयोपनिषद्**

इत्यर्थः, वयोगतो गतवया जीर्णः सन्प्रैति म्रियते । स इतो-ऽसात्प्रयन्नेव शरीरं परित्यजन्नेव तृणजऌकावद् देहान्तरग्रुपाद-दानः कर्मचितं पुनर्जायते । तदस्य मृत्वा प्रतिपत्तव्यं यत्तत्तॄ-तीयं जन्म ।

0.0550

35

नजु संसरतः पितुः सकाशा-द्रेतोरूपेण प्रथमं जन्म । तस्यैव कुमाररूपेण मातुर्द्वितीयं जन्मो-कम् । तस्यैव तृतीये जन्मनि वक्तव्ये प्रेतस्य पितुर्यज्जन्म तत्तृ-तीयमिति कथम्रुच्यते ?

नैष दोषः पितापुत्रयोरै-कात्म्यस्य विवक्षितत्वात् । सोऽपि पुत्रः स्वपुत्रे भारं निधा-येतः प्रयन्नेव पुनर्जीयते यथा पिता । तदन्यत्रोक्तमितरत्राप्यु-कमेव भवतीति मन्यते श्चतिः पितापुत्रयोरेकात्मत्वात् ॥ ४ ॥ होकर—अवस्था समाप्त हो जानेपर अर्थात् वृद्ध होनंपर प्रेत—मृत्युको प्राप्त हो जाता है । वह यहाँसे जाते समय अर्थात् शरीरको त्यागता हुआ ही तिनकेकी जोंक आदिके समान कर्मोपल्रव्ध अन्य देहको प्राप्त करके पुन: उत्पन्न होता है । वह जो इसे मरनेपर प्राप्त हुआ करता है, इसका तीसरा जन्म है ।

अध्याय २

-

ē

ę

f

0

9

-

2

3

ŧ

(coll

(Jav

Ŧ

C

R

शङ्का-संसारी जीवका पितासे वीर्यरूपसे पहला जन्म बतलाया; उसीका कुमाररूपसे मातासे दूसरा जन्म कहा । अब उसीका तीसरा जन्म बतलाते समय उसके मृत पिताका जो जन्म होता है वही इसका तीसरा जन्म है--ऐसा क्यों कहा गया ?

समाधान-पिता और पुत्रकी एकात्मता बतलानी इष्ट होनेके कारण ऐसा कहनेमें कोई दोष नहीं है । वह पुत्र भी अपने पिताके समान अपने पुत्रपर भार छोड़कर यहाँसे कूच करनेपर फिर उत्पन्न होता ही है । यह बात एकके प्रति कही जानेपर दूसरेके लिये भी कह ही दी गयी है--ऐसा श्रुति मानती है, क्योंकि पिता और पुत्र एकरूप ही हैं ॥ ४ ॥

शाङ्करभाष्यार्थं

वामदेवकी उक्ति

इस प्रकार संसरण करता [ अर्थात संसारमें उत्पन्न होता ] हुआ और अवस्थाकी तीन अभिव्यक्तियोंके क्रमसे जन्म-मरणरूप परम्परापर आरूढ़ हुआ सम्पूर्ण लोक संसार-समुद्रमें पड़ा-पड़ा जिस समय किसी प्रकार जिस-किसी अवस्थामें भी अपने श्रुतिप्रतिपादित आत्माको जान लेता है उसी समय वह सम्पूर्ण संसार-वन्धनोंसे मुक्त होकर कृतकृत्य हो जाता है—

219

एवं संसरन्नवस्थाभिव्यक्ति-त्रयेण जन्ममरणप्रबन्धारूढः सर्वो लोकः संसारसमुद्रे निपतितः कथंचिद्यदा श्वत्युक्तमात्मानं विजानाति यस्यां कस्यांचिद-वस्थायां तदैव मुक्तसर्वसंसार-बन्धनः कृतकृत्यो भवतीति---तदुक्तमुषिणा-गर्भे नु सन्नन्वेषामवेदमहं

खण्ड १ ]

देवानां जनिमानि विश्वा । शतं मा पुर आयसीररक्षन्नधः इयेनो जवसा निरदीयमिति । गर्भ एवैतच्छयानो वामदेव एवमुवाच ॥ ५ ॥

यही वात ऋषि ( मन्त्र ) ने भी कही है--- भैंने गर्भमें रहते हुए ही इन देवताओंके सम्पूर्ण जन्मोंको जान ळिया है। [तत्त्वज्ञान होनेसे पूर्व] मैं सैकड़ों लोहमय ( लोहेके समान सुदढ़ ) शरीरोंद्वारा अवरुद्ध किया हुआ था। अब [तत्त्वज्ञानके प्रमावसे] मैं श्येन पक्षीके समान [ उनका छेदन करके ] बाहर निकल आया हूँ'----वामदेवने गर्भमें शयन करते समय ही ऐसा कहा था ॥ ५ ॥

यही बात ऋषि यानी मन्त्रने एतद्वस्त तद्दषिणा मन्त्रेणा-। भी कही है, सो वतलाते हैं----प्युक्तमित्याह— गर्भे नु मातुर्गर्भाश्चय एव 'गर्भे नु'—माताके गर्भमें सन् । न्विति वितर्के । अनेक- रहते हुए ही--- यहाँ 'तु' शन्द

## [ अध्याय २

#### पेतरेयोपनिषद्

वितर्कका बोध कराता है-अनेक जन्मान्तरोंकी भावनाके परिपाकवश मैंने इन वाक् एवं अग्नि आदि देवताओं-के सम्पूर्ण जन्मोंका अनुभव-वोध प्राप्त किया है। मुझे संसारवन्धनसे मुक्त होनेसे पूर्व आयसी अर्थात् लोहमयीके समान सैकड़ों-अनेकों रुद्ध ) किया हुआ था। अब जालको काटकर वेगसे उड़ जानेत्राले स्येन ( वाज पक्षी ) के समान मैं आत्मज्ञान-जनित सामर्थ्यके द्वारा उससे वाहर निकल आया हूँ--अहो ! वामदेव ऋषिने गर्भमें शयन करते हुए ही ऐसा कहा था ॥ ५ ॥

जन्मान्तरभावनापरिपाकवशादेषां देवानां वागग्न्यादीनां जनिमानि जन्मानि विश्वा विश्वानि सर्वा-ण्यन्ववेदमहमहो अनुबुद्धवान-सीत्यर्थः शतमनेका बह्वचो मा मां पुर आयसीः आयस्यो लोह-मय्य इवाभेद्यानि शरीराणीत्य-अरक्षन्नक्षितवत्यः भित्राय:, संसारपाशनिर्गमनादधः अथ 1 रुयेन इव जालं भिच्चा जवसा आत्मज्ञानकृतसामर्थ्येन निरदीयं निर्गतोऽसि । अहो गर्भ एव शयानो वामदेव ऋषिरेवग्रुवा-चैतत् ॥ ५ ॥

22

## वामदेवकी गति

स एवं विद्वानस्माच्छरीरभेदादूर्ध्व उत्क्रम्यामुष्मि-न्त्वर्गे लोके सर्वन्कामानाप्त्वामृतः समभवत्समभवत् ॥६॥ वह [ वामदेव ऋषि ] ऐसा ज्ञान प्राप्तकर इस शरीरका नाश होनेके अनन्तर उत्क्रमणकर इन्द्रियोंके अविषयभूत खर्ग ( खप्रकाश ) क्षेकमें सम्पूर्ण भोगोंको प्राप्तकर अमर हो गया, [अमर] हो गया ॥ ६ ॥ स वामदेव ऋषिर्यथोक्तमा-वह वामदेव ऋषि पूर्वोक्त आत्मा-त्मानमेवं विद्वानसाच्छरीरमेदा-को इस प्रकार जानकर इस शरीरका अर्थात् नाश होनेके अनन्तर च्छरीरस्याविद्यापरिकल्पितस्य लोहमयके समान दुर्मेंच और जन्म-आंयसवदनिर्वेद्यस्य जननमरणा-सैकड़ों मरणादि अनेक प्रकारके धनेकानर्थश्वताविष्टश्वरीरप्रबन्धन-अनर्थोंसे समन्त्रित इस अविद्यापरि-

#### शाङ्करभाष्यार्थ

कल्पित शरीरपरम्पराका परमात्म-ज्ञानरूप अमृतके उपयोग (आखाद) से प्राप्त हुई शक्तिद्वारा मेद होनेपर यानी शरीरोत्पत्तिके वीजभूत अविद्या आदि निमित्तकी निवृत्तिसे होनेवाले देहपातके अनन्तर ऊर्ध्व अर्थात् परमारमभावको प्राप्त हो अधोभाव यानी संसारसे जपर उठ तत्त्वज्ञानसे उद्भासित निर्मल सर्वात्मभावको प्राप्त हो उस ( इन्द्रियोंसे अगोचर ) पूर्वे क अजर, अमर, अमृत, अभय, सर्वज्ञ, अपूर्व, अनन्य, अनन्तर, अवाह्य और एकमात्र प्रज्ञानामृतखरूप खर्गलोकर्मे दीपककी भाँति शान्त हो गयाः अर्थात अपने आत्मा---ख़ख़रूपमें स्थित होकर अमृत हो गया। भाव यह है कि आत्मज्ञानद्वारा पहलेहीसे पूर्ण-काम होनेके कारण अर्थात् जीवित अवस्थामें ही सम्पूर्ण कामनाएँ प्राप्तकर [ वह अमरत्वको प्राप्त हो गया ] । फल और उदाहरणके सहित आत्मज्ञानकी सम्यक् समाप्ति सृचित करनेके लिये यहाँ [ समभवत समभवत् - ऐसी ] दिरुक्ति की गयी है ॥ ६ ॥

परमात्मज्ञानाम्ट्रतोपयोगज-स्य नितवीर्यकृतमेदाच्छरीरोत्पत्ति-बीजाविद्यादिनिमित्तोपमर्दहेतोः श्वरीरविनाशादित्यर्थः । ऊर्ध्वः सन्नधोभावात्सं-परमात्मभूतः ज्ञानावचोतिता-सारादुत्क्रस्य मलसर्वात्मभावमापन्नः सन्नमु-**ब्मिन्यथोक्तेऽजरेऽमरेऽमृतेऽभये** सर्वज्ञेऽपूर्वेऽनपरेऽनन्तरेऽबाह्ये प्र-ज्ञानाम्ट्रतेकरसे प्रदीपवन्निर्वाण-मत्यगमत्स्वर्गे लोके स्वसिन्ना-त्मनि स्वे स्वरूपेऽमृतः समभवत्। आत्मज्ञानेन पूर्वमाप्तकामतया जीवन्नेव सर्वान्कामानाप्त्वेत्यर्थः। दिर्वचनं सफलस्य सोदाहरण-स्वात्मज्ञानस्य परिसमाप्तिप्रदर्श-नार्थम् ॥ ६ ॥

1005 8

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-श्रीमच्छङ्करभगवतः क्वतावैतरेयोपनिषद्भाष्ये द्वितीयेऽय्याये प्रथमः खण्डः समाप्तः

> उपनिषत्कमेण द्वितीयः, आरण्यककमेण पञ्चमोऽध्यायः समाप्तः ।

तृतीय अध्याय

# प्रथम खण्ड

94)~E

#### आत्मसम्बन्धी प्रश्न

श्रुतिद्वारा वामदेव आदि आचार्योंकी परम्परासे प्रकाशित तथा ब्रह्मवेत्ताओंकी सभामें अत्यन्त प्रसिद्ध, ब्रह्मविद्यारूप साधनके किये हुए सर्वात्मभात्ररूप फलकी प्राप्तिको उपलब्ध करनेवाले आधुनिक मुमुक्षु और ब्रह्मजिज्ञासु ब्राह्मणलोग जीवभावपर्यन्त साध्य-साधनरूप अनित्य संसारसे निवृत्त होनेकी इच्छासे परस्पर विचार करते हुए पूछते हैं--यह आत्मा कौन है ? किस प्रकार [पूछते हैं ? सो बतलाया जाता है ]--

4

[ f

5

Sull'

3

Ŧ

F

ŧ

Ŗ

0

सं

4

y

वि

ų

इत

इ

त्रय

कोऽयमात्मेति वयमुपास्महे । कतरः स आत्मा, येन वा पश्यति येन वा श्टणोति येन वा गन्धानाजिघति येन वा वाचं व्याकरोति येन वा स्वादु चास्वादु च विजानाति ॥ १ ॥

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

त्रबाविद्यासाधनकृतसर्त्रात्म-भावफलावाप्तिं वामदेवाद्याचार्य-परम्परया श्रुत्यावद्योत्यमानां त्रबा-वित्परिषद्यत्यन्तप्रसिद्धाग्रुपलभ-माना ग्रुग्रुक्षवो त्राह्मणा अधुनातना त्रबाजिज्ञासवोऽनित्यात्साध्यसा-धनलक्षणात्संसारादाजीवभावाद् व्याविद्यत्सवो विचारयन्तो-ऽन्योन्यं प्रच्छन्ति कोऽयमात्मेति? कथम्— शाङ्करभाष्याथ

हम जिसकी उपासना करते हैं वह यह आत्मा कौन है ? जिससे [प्राणी] देखता है, जिससे सुनता है, जिससे गन्वोंको सूँवता है, जिससे वाणीका विरुलेषण करता है और जिससे खादु-अखादुका ज्ञान प्राप्त करता है वह [ श्रुतिकथित दो आत्माओंमें ] कौन-सा आत्मा है ? || ? ||

यमात्मानमयमात्मेति साक्षा-द्वयम्रुपासहे कः स आत्मेति यं चात्मानमयमात्मेति साक्षादुपा-सीनो वामदेवोऽम्रतः समभवत्त-मेव वयमप्युपासहे को जु खछ स आत्मेति ।

खण्ड १ ]

एवं जिज्ञासापूर्वमन्योन्यं प्र-च्छतामतिकान्तविशेषविषयश्रुति-संस्कारजनिता स्मृतिरजायत । 'तं प्रपदाभ्यां प्रापद्यत ब्रह्मेमं पुरुषम्' 'स एतमेव सीमानं विदार्थेंतया द्वारा प्रापद्यत' एतमेव पुरुषम् । अत्र द्वे ब्रह्मणी इतरेतरप्रातिकूल्येन प्रतिपन्ने इति । ते चासा पिण्डस्यात्मभूते । तसोरन्यतर आत्मोपास्रो भवि- हम जिस आत्माकी 'यह आत्मा है' इस प्रकार साक्षात् उपासना करते हैं वह आत्मा कौन है ? तथा जिस आत्माकी 'यह आत्मा है' इस प्रकार साक्षात् उपासना करनेवाळा वामदेव अमर हो गया था उसी आत्माकी हम उपासना करते हैं। किन्तु वस्तुतः वह आत्मा है कौन-सा ?

92

इस प्रकार जिज्ञासार्ज्ञक एक दूसरेसे प्रश्न करते हुए उन्हें आत्म-सम्बन्धी विशेष विवरणसे युक्त पूर्वोक्त श्रुतिके संस्कारसे यह स्पृति पैदा हुई--'इस पुरुषमें त्रस पादाप्र-मागद्वारा प्रविष्ट हुआ' तथा इसी पुरुषमें 'वह इस सीमाको ही विदीर्णकर इसके द्वारा प्राप्त हुआ ।' इस प्रकार यहाँ एक दूसरेसे प्रतिकूछ दो त्रस ज्ञात होते हैं और वे इस पिण्डके आत्मखरूप हैं । इनमेंसे कोई एक ही आत्मा उपासनीय हो

## पेतरेयोपनिषद्

सकता है। इनमें जो उपासनीय है वह आत्मा कौन-सा है ! इस विशेष वातको निश्चय करनेके छिये उन्होंने आपसमें विचार करते हुए एक-दूसरेसे फिर प्रुछा।

ि अच्याय ३

फिर आपसमें विचार करनेवाले उन सुमुक्षुओंको अपने विचारणीय विशोष विषयके सम्बन्धमें यह बुद्धि पैदा हुई । किस प्रकार पैदा हुई ! [ सो वतलाते हैं-] इस पिण्डमें दो वस्तुएँ उपलब्ध होती हैं--एक तो जिस चक्षु आदि अनेक प्रकारके मेदोंसे विभिन्न साधन (इन्द्रियप्राम) द्वारा [ पुरुष विषयोंको ] उपलब करता है और दूसरा जो उपळ्थ किया करता है; क्योंकि वह भिन्त-भिन्न इन्द्रियोंद्वारा उपलन्ध हुए विषयोंकी स्मृतिका अनुसन्धान करता है। उनमेंसे जिसके द्वारा पुरुष उपलन्ध करता है वह तो आला हो नहीं सकता।

तो फिर वह किसके द्वारा उपळ्य करता है, सो बतलाया जाता है— नेत्रके साथ एक भूत हुए जिस ओत्रमावापन्नके द्वारा वह शब्द अवण करता है, जिस घाणेन्द्रियभूतसे वह गन्धोंको सूँघता है, जिस वागिन्द्रिय-भूतसे वह गौ-अश्व इत्यादि नामासिका तथा साधु-असाधु वाणीका विश्लेषण

Į

तुमईति । योऽत्रोपासः कः स आत्मेति विशेषनिर्धारणार्थं पुन-रन्योन्यं पप्रच्छुर्विचारयन्तः पुनस्तेषां विचारयतां विशेष-विचारणास्पद्विपया मतिरभूत् । कथस् १ द्वे वस्तुनी असिन् पिण्ड उपलभ्येते । अनेकसेद्भिन्नेन करणेन येनोपलभते । यश्चैक उपलभते । करणान्तरोपलब्ध-विषयस्मृतिप्रतिसन्धानात् । तत्र न तावद्येनोपलभते स आत्मा भवितुमईति ।

केन पुनरुपलभत इत्युच्यते येन वा चक्षुर्भूतेन रूपं पश्यति । येन वा श्रृणोति ओत्रभूतेन शब्दम्, येन वा श्राणभूतेन गन्धानाजि-ध्रति, येन वा वाकरणभूतेन वाचं नामात्मिकां व्याकरोति गौरक्ष इत्येवमाद्यां साध्वसाष्ट्विति च,

| बण्ड १] राङ्गरभाष                             | 37                                             |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------|
| रेन वा जिह्वासूतन स्वादु चास्वादु             | करता है और जिस रसनेन्द्रियभूतसे                |
| and a state of the second state of the second | वह स्वादु-अस्वादु पदार्थोंको जानता<br>है ॥ १ ॥ |

प्रज्ञानसंज्ञक मनके अनेक नाम किं पुनस्तदेवेकमनेकथा भिन्नं पहले जो एक ही अनेक प्रकार-से विभिन्न करण वतलाया है वह करणम् १ इत्युच्यते— कौन है १ इसपर कहते हैं—

यदेतद्धृदयं मनश्चैतत् । संज्ञानमाज्ञानं विज्ञानं प्रज्ञानं मेधा दृष्टिर्धृतिर्मतिर्मनीषा जूतिः स्मृतिः संकल्पः कतुरसुः कामो वश इति सर्वाण्येवैतानि प्रज्ञानस्य नामधेयानि भवन्ति ॥ २ ॥

यह जो हृदय है वही मन भी है। संज्ञान (चेतनता), आज्ञान (प्रभुता), थिज्ञान, प्रज्ञान, मेधा, दृष्टि, धृति, मति, मनीषा, जूति (रोगादि जानेत दु:ख), स्मृति, सङ्कल्प, ऋतु (प्राण), काम और वश ( मनोज्ञ वस्तुओंके स्पर्शादिकी कामना)—ये सभी प्रज्ञानके नाम हैं॥ २॥

यदुक्तं पुरस्तात्प्रजानां रेतो इदयं इदयस्य रेतो मनो मनसा सृष्टा आपश्च वरुणश्च इदयान्मनो मनसश्चन्द्रमाः । तदेवैतद्धृदयं मनश्च, एकमेव तदनेकथा। एतेनान्तःकरणेनैकेन चक्षुर्भुतेन

पहले जो कहा है कि प्रजाओं-का रेतस् (सारमूत) हृदय है, हृदयका सारमूत मन है, मनसे जल और वरुणकी सृष्टि हुई; हृदयसे मन हुआ और मनसे चन्द्रमा। वह यह हृदय ही मन भी है। वह एक ही अनेकरूप हो रहा है। इस एक अन्तःकरणसे ही नेत्ररूपसे रूपको

ऐतरेयोपनिषद

देखता है, श्रोत्ररूपसे श्रवण करता है, प्राणरूपसे सूँघता है, वागिन्द्रिय-रूपसे बोळता है, जिह्वारूपसे चखता है, स्वयं सङ्कल्प-विकल्परूप मनसे सङ्कल्प करता है और हृदयरूपसे निश्चय करता है । अतः उपल्रव्धा-की समस्त उपल्रव्धियोंके लिये इन्द्रियसम्बन्धी सारे व्यापारोंको करनेवाला यही एक साधन है ।

अध्याय ३

इसी प्रकार कौषीतकी उपनिषद्-में भी कहा है---- ''प्रज्ञाद्वारा वाणी-पर आरूढ़ होकर वाणीसे सम्पूर्ण नामोंको प्राप्त ( प्रहण ) करता है, प्रज्ञाद्वारा चक्षु इन्द्रियपर **आ**रूढ होकर चक्षुसे सारे रूपोंको प्राप्त करता है" इत्यादि 1 तथा बृहदारण्यकमें कहा है-"मनसे ही देखता है, मनसे ही सुनता है. हृदयसे ही रूपोंका ज्ञान प्राप्त करता है" इत्यादि । अतः हृदय और मनः-शब्दवाच्य अन्तःकरणका ही सब प्रकारकी उपलब्धिमें साधनत्व प्रसिद्ध है । प्राण भी तद्रूप ही है । "जो प्राण है वही प्रज्ञा है और जो प्रज्ञा है वही प्राण है" ऐसा ब्रह्मणवाक्य है

रूपं पञ्चति ओत्रभूतेन श्रणोति घाणभूतेन जिघ्रति वाग्भूतेन बदति जिह्वाभूतेन रसयति स्वेनैव विकल्पनारूपेण मनसा विकल्पयति हृदयरूपेणाध्यव-स्यति । तसात्सर्वकरणविषय-व्यापारकमेकमिदं करणं सर्वोप-रुव्ध्यर्थम्रपऌव्धुः ।

28

तथा च कौषीतकीनां ''प्रज्ञ-गां वाचं समारुद्य वाचा सर्वाणि नामान्याप्नोति । प्रज्ञा चक्षः समारुह्य चक्षुषा सर्वाणि रूपा-ण्यामोति" ( ३ । ६ ) इत्यादि । बाजसनेयके च--''मनसा द्येव पञ्यति मनसा श्रणोति इदयेन हि रूपाणि जानाति" ( चू० उ० १ । ५ 1 3) इत्यादि । तसाद् हृद्यमनोवाच्य-स्य सर्वोपलब्धिकरत्वं प्रसिद्धम् । तदात्मकश्च प्राणो ''यो 25 प्राणः सा प्रज्ञा या वै प्रज्ञा स प्राणः" (कौषी॰ ३ | ३ ) इति हि त्राह्मणम् ।

#### शाङ्करभाष्यार्थ

'प्राण इन्द्रियोंका संघातरूप है, यह वात प्राणसंवाद हम आदि प्रकरणोंमें कह चुके हैं। अतः जिसने चरणोंकी ओरसे प्रवेश किया था वह ब्रह्म उपलब्धाकी उपलन्धिका साधन होनेके कारण गौण होनेसे मुख्य त्रह्म अर्थात उपास्य आत्मा नहीं हो सकता । अतः पारिशेष्यनियमानुसार\* जिस उपलन्धाकी उपलन्धिके लिये इस इदय एवं मनोरूप अन्तःकरणकी आगे बतलायी जानेवाली वृत्तियाँ होती हैं वह उपलब्धा ही हमारा उपासनीय आत्मा है-ऐसा उन्होंने निश्चय किया।

उस अन्तःकाणरूप उपाधिर्मे स्थित प्रज्ञानरूप उपल्टन्त्रा ब्रस्नकी उपल्लंट्विकं लिये जो बाह्य और आन्तरिक विषयोंसे सम्बन्ध रखने-वाळी अन्तःकरणकी वृत्तियाँ हैं वे ये वतलायी जाती हैं—'संज्ञान-संज्ञप्ति अर्थात् चेतनमाव, आज्ञान—आज्ञा करना अर्थात् ईश्वरमाव ( प्रमुता ), विज्ञान—कलादिका ज्ञान, प्रज्ञान—

करणसंहतिरूपश्च प्राण इत्य-वोचाम प्राणसंवादादौ । तसा-ग्रत्पद्धचां प्रापद्यत तद्व्रह्म तद-पलब्धुरुपलब्धिकरणत्वेन गण-भूतत्वान्नैव तद्रस्तु त्रह्मोपास्या-त्मा भवितुमईति । पारिशेष्या-द्यस्योपलब्धुरुपलब्ध्यर्था एतस्य हृदयस्य मनोरूपस्य करणस्य वत्तयो वक्ष्यमाणाः । स उपल-ब्धोपास्य आत्मानोऽसाकं भवि-तुमईतीति निश्वयं कृतवन्तः । तदन्तः करणोपाधिस्थस्योप-लञ्धुः प्रज्ञारूपस्य त्रह्मग उप-लब्ध्यर्था या अन्तःकरणवृत्तयो बाह्यान्तर्वतिंविषयविषयास्ता इमा उच्यन्ते । संज्ञानं संज्ञप्तिश्चेतन-भावः, आज्ञानमाज्ञप्तिरीश्वरभावः,

विज्ञानं कलादिपरिज्ञानम्, प्रज्ञानं

खण्ड १ ]

\* जहाँ आपाततः अनेकोंमेंसे किसी एक धर्म या गुणकी सम्भावना प्रतीत होनेपर भी और सबका प्रतिषेध करके बचे हुए किसी एक ही पदार्थमें उसका निर्णय किया जाता है वहाँ प्पारिशेष्यनियम' माना जाता है।

CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri

94

## पेतरेयोपनिषद्

[ अध्याय ३

प्रज्ञप्तिः प्रज्ञता, मेधा ग्रन्थधारण-सामर्थ्यम्, दृष्टिरिन्द्रियद्वारा स-र्वविषयोपलब्धिः, धृतिर्धारण-मवसन्नानां शरीरेन्द्रियाणां ययो-त्तम्भनं भवति-धृत्या शरीर-मुद्रहन्तीति हि वदन्ति, मति-र्मननम्, मनीषा तत्र स्वातन्त्र्यम्, जूतिश्चेतसो रुजादिदुःखित्व-भावः, स्मृतिः सरणम्, संकल्पः ग्रुक्लकृष्णादिभावेन संकल्पनं रूपादीनाम्, क्रतुरध्यवसायः, असुः प्राणनादिजीवनक्रिया-निमित्ता वृत्तिः, कामोऽसंनिहि-तविषयाकाङ्क्षा तृष्णा, स्रीव्यतिकराद्यभिलाषः, वशः इत्येवम द्या अन्तःकरणवृत्तयः प्रज्ञप्तिमात्रस्योपलब्धुरुपलब्ध्यर्थ-त्वाच्छुद्धप्रज्ञानरूपस्य त्रसग उपाधिभूतास्तदुपाधिजनितगुण-नामधेयानि भवन्ति संज्ञाना-दीनि । सर्वाण्येव एतानि प्रज्ञा-नामघेयानि भवन्ति न नस्य स्वतः साक्षात् । तथा चोक्तं

39

प्रज्ञप्ति यानी प्रज्ञता ( समयोचित बुद्धि स्फुरित हो जाना-प्रतिमा), मेधा-प्रन्थधारणकी शक्ति, दृष्टि-इन्द्रियों-द्वारा सब विषयोंको उपलब्ध करना, धृति-धारण करना, जिससे शिथिल हुए शरीर और इन्द्रियोंमें जागृति होती है, 'धृतिसे ही शरीरको उठाकर वहन करते हैं' ऐसा [ पण्डितजन ] कहते हैं, मति-मनन करना, मनीषा--मनन करनेकी खतन्त्रता, जूति-चित्तका रोगादिसे दुखी होना, स्मृति-स्मरण, सङ्कल्प-शुक्ल-कृष्णादि भावसे रूपादिका सङ्कल्प करना, क्रतु-अध्यवसाय, असु-जीवनकी निमित्तभूत श्वासो-च्छासादि किया, काम—अप्राप्त विषय की आकाङ्का यानी तृष्णा और वश-स्त्रीसंसर्गादिकी अभिलापा-इत्यादि प्रकारकी अन्तःकरणकी वृत्तियाँ प्रज्ञतिरूप उपल्वन्धाकी उप-लन्धिके लिये होनेके कारण शिशुद्ध-बोधखरूप ब्रह्मकी उपाधिभूत हैं। अतः उसकी उपाधिजनित गुणवृत्तिसे ये संज्ञान आदि उस ब्रह्मके ही नाम हैं। ये सभी प्रज्ञतिमात्र प्रधानके नाम ही हैं; स्वत: साक्षात् कुछ नहीं है

शाङ्करभाष्यार्थ खण्ड १] Phan and an "प्राणन्नेव प्राणो नाम भवति" | ऐसा ही कहा भी है-"प्राणन ) करनेके कारण ही [ त्रह्म ] प्राण नामवाळा है'' इत्यादि ॥ २ ॥ ( इ॰ उ॰ १ । ४ । ७ इत्यादि ॥ २ ॥

प्रज्ञानकी सर्वरूपता

222 18 18 Cam

एष ब्रह्मेष इन्द्र एष प्रजापतिरेते सर्वे देवा इमानि च पञ्च महाभूतानि पृथिवी वायुराकाश आपो ज्योतींषी-त्येतानीमानि च क्षुद्रमिश्राणीव बीजानीतराणि चेतराणि चाण्डजानि च जारुजानि च स्वेदजानि चोझ्रिजानि चाश्वा गावः पुरुषा हस्तिनो यत्किंचेदं प्राणि जङ्गमं च पतत्रि च यच्च स्थावरं सर्वं तत्प्रज्ञानेत्रम् । प्रज्ञाने प्रतिष्ठितं प्रज्ञानेत्रो लोकः प्रज्ञा प्रतिष्ठा प्रज्ञानं ब्रह्म ॥ ३ ॥

यह ( प्रज्ञानरूप ) ही ब्रह्म है, यही इन्द्र है, यही प्रजापति है, यही ये [अग्नि आदि ] सारे देव तथा पृथित्री, वायु, आकाश, जळ और तेज--ये पाँच भूत हैं, यही क्षुद्र जीत्रोंके सहित उनके बीज (कारण) और अन्य अण्डज, जरायुज, स्वेदज, उद्भिज, अश्व, गौ, मनुष्य एवं हाथी है तथा [ इनके अतिरिक्त ] जो कुछ भी यह जङ्गम ( पैरसे चल्ठनेवाले), पतत्रि ( आकाशमें उड़नेवाले ) और स्थावर ( वृक्ष-पर्वत आदि ) रूप प्राणित्रर्ग है वह सब प्रज्ञानेत्र और प्रज्ञान ( निरुपा-धिक चैतन्य ) में ही स्थित है । छोक प्रज्ञानेत्र ( प्रज्ञा-चैतन्य ही जिसका नेत्र--व्यवहारका कारण है ऐसा ) है, प्रज्ञा ही उसका ल्यस्थान है, बतः प्रज्ञान ही ब्रह्म है ॥ ३ ॥

## पेतरेयोपनिषद्

वह यह प्रज्ञानरूप आत्मा ही अतर ब्रह्म है, अर्थात् सम्पूर्ण शरीरोंमें स्थित प्राण-प्रज्ञात्मा है। त्रिमिन्न जलपात्रोंमें पडे हर प्रतिविम्बके समान यही अन्तःकरणरूप उपाधियोंमें अनुप्रविष्ट हिरण्यगर्भ----यानी प्रज्ञात्मा है । यही प्राण ('इदमदर्शम्' इस श्रुतिमें वतलाये हुए ] गुणके कारण इन्द्र अथग देवराज है। यही प्रजापति है, जो सबसे पहले उत्पन्न हुआ देहधारी है। जिससे मुखादिनिर्भेदके द्वारा अग्नि आदि लोकपाल उत्पन्न हुए हैं वह प्रजापति भी यही है। और भी ये जो अग्नि आदि सम्पूर्ण देवता हैं वे भी यही हैं।

अच्याय ३

ये जो समस्त शरीरोंके उपादान-भूत एवं अन्न और अन्नादत्वभावको प्राप्त हुए पृथित्री आदि पश्चभूत हैं, क्षद्र यानी अल्प जीत्रोंके सहित जो सर्पादि Ĩ बीज-तथा कारण और इतर-कार्यवर्ग इस प्रकार अलग-अलग दो विभागोंसे निर्दिष्ट [ समस्त प्राणी हैं वे भी यही । [ 'क्षुद्रमिश्राणीत्र' इस पदसम्हमें] 'इव' शब्दका प्रयोग अनर्थक है।

स एष प्रज्ञानरूप आत्मा त्रज्ञातमा । अन्तःकरणोपाधिष्वतु-प्रज्ञात्मा । अन्तःकरणोपाधिष्वतु-प्रविष्टो जरुमेदगतस्वर्थप्रतिविम्ब-वद्धिरण्यगर्भः प्राणः प्रज्ञात्मा एष एव इन्द्रो गुणाद्देवराजो वा एष प्रजापतिर्यः प्रथमजः शरीरी । यतो मुखादिनिर्मेदद्वारेणाग्न्या-दयो लोकपाला जाताः स प्रजा-पतिरेष एव । येऽप्येतेऽग्न्यादयः सर्वे देवा एष एव ।

26

इमानि च सर्वश्वरीरोपादान-भूतानि पश्च प्रथिव्यादीनि महा-भूतान्यन्नान्नादत्वल्रक्षणान्येतानि किंचेमानि च क्षुद्रमिश्राणि क्षुद्रै-रल्पकैमिंश्राणि, इवशब्दोऽन-र्थकः, सर्पादीनि बीजानि कार-णानीतराणि चेतराणि च द्वैरा-श्येन निदिश्यमानानि ।

#### शाङ्करभाष्यार्थ

खण्ड १]

ł

Ì

Ì

T

Ī

वे कौन-कौन हैं, सो बतळाते हैं । अण्डज-पक्षी आदि, जारुज-जरायुज मनुष्यादि, खदेज-जॅ आदि, उद्भिज-वृक्षादि तथा अश्व, गौ, पुरुष, हाथी एवं अन्य भी ये जो कुछ प्राणी हैं वे कौन-कौन-से १ जङ्गम-जो पैरोंसे चलते हैं, पक्षी--जो आकाशमें उडनेवाले हैं और स्थावर-जो अचल हैं, वे सब यही हैं अर्थात् वे सब-के-सब प्रज्ञा-नेत्र हैं । प्रज्ञा प्रज्ञप्तिको कहते हैं और वह ब्रह्म ही है तथा जिससे नयन किया जाय [ अर्थात् ले जाया जाय ] उसे 'नेत्र' कहते हैं । इस प्रकार प्रज्ञा ही जिसका नेत्र है वह प्रज्ञानेत्र कहळाता है । तथा उत्पत्ति, स्थिति और प्रलयके समय प्रज्ञान यानी ब्रह्ममें स्थित रहनेवाले अर्थात् प्रज्ञाके आश्रित हैं । इस प्रकार पूर्ववत् यह लोक प्रज्ञानेत्र है अर्थात् सभी लोक प्रज्ञारूप नेत्रवाला है, सम्पूर्ण जगत्का आश्रय प्रज्ञा ही है; अतः प्रज्ञान ही ब्रह्म है।

जो सम्पूर्ण औपाधिक विशेषता-से रहित, नित्य, निरज्जन, निर्मल, और निष्क्रिय, शान्त, एक अद्वितीय है, जो "नेति नेति" क्रमसे [ श्रुतियोद्वारा 1 इत्यादि

कानि तानि १ उच्यन्ते— अण्डजानि पक्ष्यादीनि, जारु-जरायुजानि मनुष्या-जानि स्वेदजादीनि दीनि, युका-दीनि, उद्भिजानि च वक्षा-दीनि, अश्वा गावः पुरुषा हस्तिनोऽन्यच यर्तिंकचेदं प्राणि-जातम्; किं तत् ? जङ्गमं यच-लति पदुम्यां गच्छति । यच पतत्रि आकाशेन पतनशीलम् । यच स्थावरमचलम् । सर्वं तदेष एव । सर्वं तद्शेषतः प्रज्ञानेत्रम् । प्रज्ञप्तिः प्रज्ञा तच त्रसौव । नीय-तेऽनेनेति नेत्रम् प्रज्ञा नेत्रं यस तदिदं प्रज्ञानेत्रम् । प्रज्ञाने त्रहा-ण्युत्पत्तिस्थितिलयकालेषु प्रतिष्ठितं प्रज्ञाश्रयमित्यर्थः । प्रज्ञानेत्रो लोकः पूर्ववत् । प्रज्ञाचक्षुर्वा सर्व एव लोकः प्रज्ञा प्रतिष्ठा सर्वस तसात्प्रज्ञानं त्रस । 1 जगतः

तदेतत्प्रत्यस्तमितसर्वोपाधि-विशेषं सन्निरज्जनं निर्मलं निष्क्रियं शान्तमेकमद्रयं ''नेति नेति" इति ( बृ० उ० ३ । ९ । २६ ) CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by eGangotri पेतरेयोपनिषद अध्याय ३ समस्त विषयोंका बाध करके जानने-योग्य है तथा सब प्रकारके शाब्दिक ज्ञानका अविषय है, अत्यन्त विशुद्ध प्रज्ञारूप उपाधिके सम्बन्धसे सर्वज्ञ जगत्के सर्वसाधारण और तथा अन्यक्त बीजका प्रत्रर्तक वह ईश्वर ही सबका नियन्ता होनेके कारण 'अन्तर्यामी' नामत्राला है । व्याक्वत जगत्का वीजभूत त्रिज्ञाना-त्माका अभिमानी 'हिरण्यगर्भ' नामत्राला है तथा वही ब्रह्माण्डके भीतर सबसे पहले তথেন্স हुए शरीररूप उपाधित्राळा 'विराट् प्रजा-पति' संज्ञावाला है । वही उससे उत्पन्न हुए अग्नि आदिकी उपाधि-से 'देवता' संज्ञावाळा है तथा उस ब्रसको ही ब्रह्मासे लेकर स्तम्बार्यन्त विशेष विशेष शरीरोंकी उपाधियोंमें भी उन-उनके नाम और रूप प्राप्त हुए हैं । सम्रूर्ण उपाधिमेदसे विभिन्न वही एक समस्त प्राणियों और तार्किकोंद्वारा सब प्रकारसे जाना जाता और अनेक प्रकारसे कल्पना किया जाता है। [इस विषयमें]

वही

सर्वंविशेषापोहसंवेद्यं सवंशब्द-प्रत्ययागोचरम् । तदत्यन्तविशुद्ध-प्रज्ञोपाधिसंबन्धेन सर्वज्ञमीश्वरं सर्वसाधारणाच्याकृतजगद्वीजप्र-वर्तकं नियन्तृत्वाद्न्तर्यामिसंज्ञं भवति । तदेव व्याकृतजगद्वीज-भूतबुद्धचात्माभिमानलक्षणहिर-ण्यगर्भसंज्ञं भवति । तदेवान्त-रण्डोद्धृतप्रथमश्ररीरोपाधिम-दिराट् प्रजापतिसं**ज्ञं** भवति । तदुद्ध्ताग्न्याद्यपाधिमद्देवतासंज्ञं भवति । तथा विशेषश रीरोपाधि-ष्वपि त्रसादिस्तम्बपर्यन्तेषु तत्तनामरूपलाभो त्रसणः तदेवैकं सर्वोपाधिभेदभिन्नं सर्वैः प्राणिभिस्तार्किकैश्व सर्व-प्रकारेण ज्ञायते विकल्प्यते चा-नेकधा । ''एतमेके वदन्त्यग्नि मनुमन्ये प्रजापतिम् । इन्द्रमेकेऽपरे ''इसे कोई तो अग्नि बतलाते हैं तथा प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम्" ( मनु॰ कोई मनु, कोई प्रजापति, कोई इन्द्र, कोई प्राण और कोई सनातन ब्रह्म १२।१२३)इत्याद्या स्मृतिः।।३।। कहते हैं" इत्यादि स्मृति भी है ॥ ३ ॥

200

खण्ड १]

आत्मैक्यवेत्ताकी अमृतत्व-प्राप्ति स एतेन प्रज्ञेनात्मनासाल्लोकादुत्कम्यामुष्मिन्खर्भे लोके सर्वान् कामानाप्त्वामृतः समभवत्समभवत् ॥ ४ ॥ वह ( वामदेव ) इस चैतन्यखरूपसे ही इस लोकसे उत्कमण कर इन्द्रियातीत खर्ग्लोक.में सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर अमर हो गया, [ अमर ] हो गया ॥ ४॥

शाङ्करभाष्यार्थं

१०१

इस प्रकार पूर्वोक्त ब्रह्मको जाननेवाळा वह वामदेव अथवा कोई अन्य पुरुष चेतनात्मखरूपसे, जिस चेतनात्मखरूपसे पूर्ववर्ती विद्वान् अमरमावको प्राप्त हुए थे उसी प्रकार यह विद्वान् भी इस चेतनात्मखरूपसे ही इस ळोकसे उल्ममणकर—इत्यादि वाक्यकी पहले (१।२।६ में) ही व्याख्या की जा चुकी है। अर्थात् इस लोकसे उल्फ्रमण का इन्द्रियातीत खर्गछोकमें सम्पूर्ण कामनाएँ पाकर अमर हो गया, [अमर] हो गया-इत्यलम् ॥४॥

स वामदेवोऽन्यो वैवं यथोक्तं | वेद प्रज्ञेनात्मनाः येनैव त्रस प्रज्ञेनात्मना पूर्वे विद्वांसोऽमृता अभूवंस्तथायमपि विद्वानेतेनेव प्रज्ञेनात्मनासाल्लोकादुत्क्रम्य इत्यादि च्याख्यातम् । अस्ताल्लो-कादुत्क्रम्यामुष्मिन्स्वर्गे लोके सर्वाःकामानाप्त्वा अमृतः सम-भवत्समभवदित्योमिति ॥ ४॥ इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यगोविन्दभगवत्पूज्यपादशिष्य-

श्रीम•छङ्करभगवतः कृतावैतरेयोपनिषद्भाष्ये तृतीयेऽघ्याये प्रथमः खण्डः समाप्तः ।

उपनिषत्क्रमेण तृतीयः, आरण्यकक्रमेण aBISEZIZ: HHIR: I AGADGURU WSHWARADHW SIMHASAN MANAMANDIR macoon ॐ तत्सत् CC-0. Jangamwadi Math Collection. Digitized by Cangolia

ana Na

ingomawedi Meth, Varanasi 391

शान्तिपाठ

š

ॐ वाङ् मे मनसि प्रतिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठितमाविरावीर्म एधि | वेदस्य म आणीस्थः श्रुतं मे मा प्रहासीः | अनेनाधीतेनाहोरात्रान्सन्दधा-म्यृतं वदिष्यामि | सत्यं वदिष्यामि | तन्मामवतु | तद्वक्तारमवतु | अवतु मामवतु वक्तारमवतु वक्तारम् ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

# ।। हरिः ॐ तत्सत् ।।

" JAGADGUHU WANANADHWA NA SIMHABAN MANAMANDIR

CC-0. Jangamwadi Math Caregiort Imitized by eGangotri

LIBRARY

# श्रीहरि:

# मन्त्राणां वर्णानुकमणिका

| La.                                   |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |            |
|---------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------------|
| मन्त्रप्रतीकानि                       | <b>अ</b> ०                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |            |
| ॐ आत्मा वा इदम्                       |                                       | खं०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मं•          | ¥٥         |
| अग्निर्वाग्भूत्वा मुखम्               | ··· ?                                 | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8            | 55         |
| एष ब्रह्मेष इन्द्रः                   | 6                                     | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Y            | ¥0         |
| कोऽयमात्मेति वयम्                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २            | 50         |
| तचक्षुषाजिघृक्षत्                     | \$                                    | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۶            | 50         |
| तच्छिरनेनाजिघृक्षत्                   | ٠•• ۶                                 | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4            | 43         |
| रा। ज्छरनना। जघुक्षत्<br>जन्मोनेन्य   | ś                                     | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8            | 48         |
| तच्छ्रोत्रेणाजिघृक्षत्                | ٤                                     | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ę            | 43         |
| तत्त्वचाजिघृक्षत्                     | 6                                     | 5 R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9            | 48         |
| तत्प्राणेनाजिघृक्षत्                  | 6                                     | . ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ¥            | 43         |
| तत्स्त्रिया आत्मभूतम्                 | ۶                                     | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2            | 63         |
| तदपानेनाजिघृक्षत्                     | 6                                     | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20           | 48         |
| तदुक्तमुषिणा                          | ••• २                                 | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ų            | 20         |
| तदेनत्सुष्टम्                         | ę                                     | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ą            |            |
| तन्मनसाजिघृक्षत्                      | 8                                     | , ą                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | i            | 42         |
| तमम्यतपत्                             |                                       | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ¥            | 48         |
| तमशनायापिपासे                         |                                       | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              | 25         |
| तस्मादिदन्द्रो नाम                    | ;                                     | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4            | 28         |
| ता एता देवताः सृष्टाः                 | ?                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>{X</b>    | <b>4</b> 7 |
| ताभ्यः पुरुषमानयत्ताः                 |                                       | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | \$           | 85         |
| ताभ्यो गामानयत्ताः                    | 8                                     | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>ર</b>     | ४५         |
|                                       | ś . ,                                 | . २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २            | 84         |
| पुरुषे इ वा अयम्                      |                                       | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1            | 65         |
| यदेतद्भृदयं मनश्चैतत्<br>CC-0. Jangan | nwadi Math Collec                     | tion. Digitized                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | by eGangotri | 53         |
|                                       |                                       | and the second s |              |            |

|                           | [ १०४  | ] · |     |     |
|---------------------------|--------|-----|-----|-----|
| स इमॉल्लोकानसजत           | 8      | १   | २   | ३५  |
| स ईक्षत कथं न्विदम्       | 8      | R   | 88  | 44  |
| स ईक्षते मे नु लोकाः      | 8      | १   | े द | 35  |
| स ईक्षतेमे नु लोकाश्च     | 6      | २   | 8   | 40  |
| स एतमेव सीमानम्           | 8      | Ę   | १२  | 40  |
| स एतेन प्रज्ञेनात्मना     | ··· \$ | ۶   | 8   | 909 |
| स एवं विद्वानसात्         | ··· २  | . १ | Ę   | 66  |
| स जातो भूतान्यमिव्यैख्यत् | ••• 8  | 2   | १२  | ६१  |
| सा भावयित्री              | ··· २  | 8   | 2   | 68  |
| सोऽपोऽम्यतपत्             | 6      | २   | २   | 48  |
| सोऽस्यायमात्मा            | ···    | 8   | 8   | 64  |
|                           | 1      |     | 100 |     |



